
105

ההליכה לאיבוד במעשייה "הנזל וגרטל"

אורי אליס

ביום הולדתי האחרון הכינה לי בת אחותי כרטיס ברכה. הואיל ומלאו לה רק 
3.5 שנים, רשמה בעבורה אִמהּ את הברכה על דף מקושט ואני מביא אותה כאן 

כלשונה:

שתהיה לך בובת כל־יום, בובה שהולכת לאיבוד ואז חוזרת.
]...[ והבובה שחוזרת מהאיבוד שלה, אז היא חוזרת בתוך עטיפה

של מתנה, בתוך קופסה הבובה.

ברכת יום ההולדת של בת אחותי מציירת בצורה נאה את נרטיב סיפור ההליכה 
לאיבוד במובנו המוכר, כתבנית דיאלקטית התפתחותית: דבר מה הולך לאיבוד, 
במהלך הליכתו לאיבוד הוא משתנה, וכאשר הוא שב מאובדנו הוא כבר מעט 
ומעתה הוא  בנייר מתנה(,  ועטוף  חוזר כ"הפתעה" — ארוז בקופסה  )הוא  אחר 
נושא דרגת התפתחות גבוהה יותר. הדבר שנמצא איננו זהה בדיוק לדבר שאבד, 
אלא תמיד שונה ממנו במשהו, ולכן תבנית זאת היא תבנית של השתנות, גדילה, 
אחותי  בת  ביקשה  שאותם  הדברים  הם  שאלו  לי  נדמה  והתפתחות.  צמיחה 
לאחל לי. המאמר שלהלן יבקש לבחון את התבנית הנרטיבית הזאת ולעמוד על 

הפונקציות שהיא משרתת במשק הסיפורי.

החדשה  העברית  בספרות  מסע  סיפורי  ונוסעות:  נוסעים  בספרה  נוה,  חנה 
)2002(, הראתה כי סוגת ספרות המסע מעמידה בדרך כלל גיבור שנקרא לעזוב 



106

את מקום מושבו בעקבות חֶסֶר שנגלה במרחב "הביתי" שלו, ולעקור אל מקום 
אחר שבו עשוי החסר להתמלא. הנוסע "חוצה את גבול אותו מרחב אל מרחב 
טרם  או   — שהתגלה  מה  את  להכיל  עשוי  ריחוקו־שונותו  שעצם  ושונה,  אחר 
)שם:  הבית'"  'השבת  בבחינת  הוא  ומילויו  בבית  כחסֵר   — מפורשות  התגלה 
281(. במקרים אחרים, כמו בסיפורי המסע הקולוניאליים, הנוסע שואף להרחיב 
 .)287 )שם:  חדשים  מרחבים  על  אותו  ולהשליט  המוכר  הביתי  המרחב  את 
הפסיכולוג קנת היל )Hill( הגדיר את ההליכה לאיבוד כמצב שבו הסובייקט אינו 
מחוסר אמצעים  והוא  אחרים,  ידועים  לאתרים  ביחס  מקומו  את  לזהות  מסוגל 
אפקטיביים או מתודה להתמצאות מחודשת )1998: 2(. ההליכה לאיבוד מגלמת 
אפוא שיבוש בתנועת המסע האמורה: היא כולאת את הנוסע במרחב שממנו הוא 
היעד  לנקודת  או לחלופין, להגיע  לנקודת המוצא של מסעו,  יכול לשוב  אינו 
ממסעותיהם  יותר  דרך  לאובדן  הסתם  מן  מועדים  ילדים  של  מסעותיהם  שלו. 
של המבוגרים, שכן ניסיון החיים הדל שלהם ותלותם הגבוהה בהוריהם, מקשים 

עליהם להשלים את מהלך המסע בכוחות עצמם )שם: 149-146(.
הליכה לאיבוד היא מוטיב נפוץ בספרות העולם; היא מופיעה בסיפורי עמים, 
נבודד  אם  אחרות.  אמנותיות  ובסוגות  תיאולוגיים  בסיפורים  ילדים,  במעשיות 
את מרכיב ההליכה לאיבוד בסיפורים האלה ונעמיד אותו על המינימום הצורני 
שלו, אזי אפשר לזהות קוד נרטיבי סגולי, המופיע כתבנית בעלת פעימה כפולה 
— איבוד־ומציאה )lost and found(: אפיזודה של אובדן התמצאות שמשבשת 
ומסתיימת בקתרזיס  היעד,  להגיע אל  או  לנקודת המוצא  את האפשרות לשוב 
של השיבה השמחה הביתה או בהגשמת יעד המסע. לשון אחר, הליכה לאיבוד 
חפץ שהוא  או  אדם  על  כשאומרים  מחודשת:  הימצאות  תבנית שמחייבת  היא 
לבלי  שאבד  האובייקט  את  ואילו  חולפת,  לאפיזודה  מתכוונים  לאיבוד"  "הלך 
שוב מכנים בפשטות "אבוד". "ההולך לאיבוד" נמצא בתנועת חיפוש מתמדת; 
הוא   — ייאוש  לכלל  אותו  הביאה  שאבד  שהעובדה  מי  הוא  האבוּד  לעומתו, 

התיישב זה מכבר במקומו וחדל לנוע. 
האובדן הכרוך בהליכה לאיבוד — בין שמדובר באובדן דרך, אובדן מקום, 
אובדן חיבור לאחֵר או אובדן של מסמן — מחולל התפרקות של המבנה, ואילו 
היאבדות  של  זאת  תבנית  לפיכך,  מחודשת.  היאספות  מאפשרת  המציאה 
התפזרות  תבנית של  לצד  מופיעה  ומציאה(  אבידה  והשבה,  )אובדן  והימצאות 
והתגבשות )פירוק והרכבה, התפוררות ואיחוי(. ההליכה לאיבוד מיוצגת לעתים 
ההורים(,  אובדן  של  במצב  )כמו  הממרכז  הגורם  מאובדן  הנובעת  כהתפזרות 



107

לעתים כהתפוררות שנובעת מהינתקות של החוט המעגן את הסובייקט במרחב 
של  כהתפרקות  ולעתים  הבית(,  אל  הדרך  סימני  שובל  של  היעלמות  )למשל, 
מסמני הזהות הישנים. מנגד, ההימצאות מיוצגת לפעמים כאינטגרציה מחודשת 
של חלקים מנותקים בסובייקט או בחברה, או כסידור הדברים במקומם הנכון 
החברתי־ בסדר  או  הגיאוגרפי  במרחב  מקומם"  את  "מוצאים  )האובייקטים 
סמלי(. ההתפרקות שמגלם אירוע ההליכה לאיבוד מיוצגת לעתים כטראומטית, 
ולעתים דווקא כהתפזרות משחררת, פתוחה ומאפשרת. הואיל וכך, גם הכישלון 
להימצא  דבר־מה חדש,  למצוא  פז  כהזדמנות  דווקא  לפעמים  מופיע  להתמצא 
בידי אחר באופן לא צפוי, להמציא את עצמך מחדש, או להפוך לנמצא בעולם 
יותר(. שנִיוּת זאת  יותר )כלומר, להיעשות לסובייקט מלא ובשל  באופן ממשי 
ההליכה  של  במיתוסים  חוזרים  מוטיבים  בשני  משתקפת  לאיבוד  ההליכה  של 
לאיבוד: המפלצת והאוצר. במקרים אחדים הסכנה שבהליכה לאיבוד מתגלמת 
בדמותה של חיה טורפת ששוכנת בלבו של מרחב האיבוד )לדוגמה: המכשפה 
במעשייה על הנזל וגרטל, שבה נעסוק בהרחבה מיד, או המינוטאורוס האורב 
בלב הלבירינת(, אולם במקרים אחרים המיתוס מספר דווקא על מטמון שחבוי 
בלבו של המרחב הזה. הארכיטיפ של מרחב האיבוד כאתר שחבוי בו אוצר מזכיר 
את  מתוכו  להוציא  כדי  לשאול  אורפיאוס  של  ירידתו  על  המיתוס  תבנית  את 
אורידיקה היפה. ההקבלה הזאת מעלה על הדעת דמיון שמתקיים בין ההליכה 

לאיבוד ובין ההליכה לאבדון — כלומר, אל מקום משכנם של המתים.
יחד עם זאת, לא די להצביע על ההליכה לאיבוד כמופע של חסך או שבר, 
ומיוצבת,  מתורגלת  מובנית,  היא  הקריסה  כמבנה:  גם  מתפקד  שהשבר  משום 
ולפיכך יש לשאול איזה תפקיד משרת מהלך השבירה והאיחוי מחדש. כאמור, 
שאותה  הסובייקט,  של  טרנספיגורציה  מכתיבה  האמורה  הנרטיבית  התבנית 
מחוזק,  חוזר  לאיבוד  ההולך  אחותי:  בת  הברכה של  איגרת  הדגמתי באמצעות 
להליכה  "חיובי"  ערך  המעניקה  זו,  גישה  יותר.  עשירים  ובשלות  ניסיון  בעל 
לאיבוד, נפוצה בסיפורי חניכה )Bildungsroman( בספרות וכן בתיאוריות של 
הסובייקט: אדם גולה מביתו ומקץ זמן שב אליו, ודרך כך הוא סוגר מעגל ומתבגר. 
מהלך זה של היאבדות־הימצאות אינו מבטא שיבה מעגלית אל נקודת המוצא, 
הצטברות,  השתנות,  משום  בו  שיש  מהלך   — חדש  למקום  הגעה  דווקא  אלא 
היבנות והתבגרות. במרכזה של גישה זאת עומדת תזה אופטימית המבטיחה כי 
בקרוב נצא מהיער, וההליכה לאיבוד תסתמן בדיעבד כשלב שהיה הכרחי בדרך 

למציאה עצמית. 



108

הקריאה שאציג להלן מבקשת להשעות את האמון באפשרות של סיפור כזה 
להצליח, ולטעון כנגד האפשרות לאיחוי שלם של קרע האובדן. התזה שאציג 
מבקשת לומר משהו על הפנומנולוגיה של הסובייקט, על חוויית היותו בעולם, 
אבל גם על הספרות ועל מה שהיא אינה מספרת. במוקד המאמר תעמוד קריאה 
בידי  ונערכה  לוקטה  אשר   ,)Hänsel und Gretel( וגרטל"  "הנזל  במעשייה 
האחים גרים )Grimm( במהלך המאה ה־19 בקובץ מעשיות ילדים ובית )1857(. 
האסופה פורסמה לראשונה בשני כרכים — הראשון ב־1812 והשני ב־1815 — 
אולם במהדורות מאוחרות יותר הושמטו מעשיות רבות, התווספו אחרות, ואף 
נחשבת  ב־1857  המהדורה שפורסמה  עצמן.  המעשיות  בנוסח  שינויים  הוכנסו 
למהדורה המוסמכת )Ellis, 1981: 92-3(. המעשייה חוזרת בגרסאות מגוונות 
"הילדים  סיפורי  בסוגת  למצוא  אפשר  לכך  דוגמאות   — שונות  בתרבויות 
Aarne-( ארנה־תומפסון  של  המעשיות  באינדקס   )327A )מ.ס.  והמכשפה" 

Thompson) (Hans-Jörg, 2000(. צמד האחים הנזל וגרטל נזנחים בידי הוריהם 
ביער והולכים לאיבוד, אך אובדן הדרך מביא אותם להרפתקה שבמסגרתה הם 
ומצליחים  היער,  במעבה  לפתחם  האורבים  האיומים  עם  בהצלחה  מתמודדים 
בבית  הקיים  השבר  את  לאחות  בוגרים, שבכוחם  כסובייקטים  ביתם  אל  לשוב 
עודפות  איזו  נושא  לאיבוד במעשייה  ההליכה  פרק  מיד,  כפי שנראה  הוריהם. 
"צלקת"  מייצגת  זאת  עודפות  כי  לטעון  אבקש  הלב.  תשומת  את  שמושכת 
ברקמת הנרטיב, עדות למעשה הדבקה מלאכותי של החוט הסיפורי הקרוע. פרק 
ההליכה לאיבוד מגשר על משבר נרטיבי שמתקיים בסיפור; הוא תופר מחדש 
את שפתותיו של הבור הפעור בנרטיב, כדי שהתנועה הסיפורית תוכל להמשיך 
להתקדם. הפרשנות שאציג תבקש להסיר את התפרים האלו, ועל ידי כך לחשוף 

את הנרטיב האחר שעליו הם מחפים.

המנוסח  חריף,  משפחתי  משבר  הוא  המעשייה  עלילת  של  המחולל  הגרעין 
ידו  אוזלת  עקב  וכמגן.  כמפרנס  האב  של  הפונקציה  קריסת  של  במונחים 
קיצוני  ולרוע  רעב,  חרפת  כדי  עד  אקוטי  למחסור  הילדים  נחשפים  האב,  של 
שמיוצג בסיפור דרך דמותה של האם. ההפרדה בין ההורה־הטוב וההורה־הרע 
מאפשרת לקהל הקוראים־ילדים לשמר את אובייקט האהבה שלהם ולפצל ממנו 
האפשרות  את  להרחיק  להם  מאפשרת  היא  כך  ידי  על  השנוא.  האובייקט  את 
המבעיתה, שהגירוש אל היער היה פרי נטישה של שני ההורים גם יחד. בגרסאות 
על  שמקל  מה  חורגת,  אם  היתה  הרעה  האם  כי  מסופר  המעשייה  של  אחרות 



109

הילדים להרחיק עוד יותר את הרוע מן הבית ולמקם אותו באובייקט חיצוני זר, 
וזיהם את הטוב הביתי. האב־הטוב, גם אם הוא נעדר בפועל  שפלש אל הבית 
אפשר  שאליו  כמקום  הבית  על  הפנטזיה  את  לשמר  מאפשר  פוטנטיות,  וחסר 
פנים, ביתם של הילדים במעשייה מתרוקן מן ה"ביתיות" שלו:  לשוב. על כל 
הוא אינו מזין אותם, איננו מגונן עליהם מפני הסכנות שבחוץ ואף רוחש בעצמו 
סכנות ורשע. סיפור העלילה יגולל מעתה את מסעם של צמד הילדים במטרה 

להשיב לבית את "ביתִיוּתו".
זוג  את  יוציאו  והאב  היא  מהילדים:  להיפטר  מזימה  רקמה  האֵם במעשייה 
האחים אל מעבה היער וינטשו אותם שם לבדם. האב, כאמור, חסר אונים מול 
לחבל  מצליחים  הילדים  אך  מותם.  אל  מושלכים  והילדים  הדומיננטית,  האֵם 
בתוכנית של הוריהם: הם מפזרים מאחוריהם שובל חלוקי נחל, שמבהיק באור 
הירח ומסמן להם את הדרך חזרה )מוטיב המעקב אחר סימני דרך שכיח במעשיות 
של האחים גרים. הוא מופיע גם במעשיות כגון: "העפרוני השר והמקפץ", "החתן 
והשודד" וכן במעשיות נוספות(. אלא שאז מתרחש גירוש נוסף, מפתיע וחמור 
היו  לא  בו  למקום  היער  לתוך  יותר  עוד  "עמוק  מוּלָכים  הילדים  הראשון:  מן 
מעולם" )שם: 54(. ניסיונם של הילדים לסמן את דרכם הביתה אינו צולח בפעם 
הזאת, משום שסימני הדרך שהם פיזרו היו עשויים חומר מתכלה; תוואי פירורי 

לחם שסימנו נאכל בידי הציפורים ועקבותיהם אובדות.
ההופעה הפלאית של סימני הדרך עם זריחת הלבנה, והיעלמותם הטראומטית 
הספציפי  האובדן  סוג  את  מדגישים  הציפורים,  בידי  שנאכלו  לאחר  כך,  אחר 
שעומד בלב חוויית ההליכה לאיבוד במעשייה. סימני דרך משרטטים קו דמיוני, 
כי הן  נדגיש  נקודת המוצא.  כחוט או שביל, שמעקב אחריו מוביל בחזרה אל 
אדרבה,  אמיתית;  התמצאות  בהם  להולך  מקנים  אינם  השביל  הן  הדרך  סימני 
בשביל  שצועד  מי   — במרחב  להתמצא  הנחיצות  את  מבטלת  דווקא  פעולתם 
מובטחת  ליעד  הגעתו  הוא;  היכן  לדעת  צריך  אינו  הדרך  סימני  עוקב אחר  או 
גם בלי שיתמצא בסביבתו. השביל, היודע את הדרך בעבור הצועד בה, ממלא 
תפקיד דומה לזה של ההורה, המתמצא בעבוּר הילד ובמקומו )הילד "מפקיד" 
את ההתמצאות שלו בידי ההורה, שנוכחותו פוטרת את הילד מן הצורך להתמצא 
בעצמו(. במובן הזה, סימני הדרך הם כלי שמפצה על היעדר ההורה כאובייקט 
ירחק  אם  שגם  כך  להורה,  הילד  את  המחבר  כחבל  משמשים  הם  התמצאות; 
ממנו, תמיד יוכל לשוב אליו. האובדן שמגוללת המעשייה, אם כן, הוא תהליכִי 
ומתגבר: בתחילה מתרחש אובדן של הפונקציה ההורית ככזאת שאפשר לבטוח 



110

בה לצורך התמצאות, אך עם זאת נותרים סימני הדרך, כחוט שמקשר אל ההורה 
הזה  מנגנון ההגנה  גם  מן העין. לאחר מכן  נעלם  גם אם  ומאפשר לשוב אליו 
קורס — מתרחש "נתק" בחוט שקושר את הילד לאובייקט ההתמצאות שלו והוא 

הולך לאיבוד. 
הבה נתבונן בתיאור המלא של ההליכה לאיבוד במעשייה:

אמר הנזל לגרטל: "אנחנו נמצא כבר את הדרך," אבל הם לא מצאו אותה. 
מן  לצאת  הצליחו  לא  אבל  ערב  עד  מבוקר  יום  ועוד  הלילה  כל  הלכו  הם 
היער והיו רעבים מאוד כי לא היה להם דבר לאכול מלבד גרגירי יער אחדים 
שמצאו על האדמה. בהיותם כה עייפים עד שרגליהם כבר לא יכלו לשאת 

אותם, נשכבו מתחת לעץ ונרדמו.
היה זה כבר הבוקר השלישי מאז שעזבו את בית אביהם. הם קמו שוב 
ללכת, אבל הסתבכו והלכו עמוק יותר בתוך היער ואילולא הייתה מגיעה 
עזרה עד מהרה, היו בוודאי נכחדים. בצהריים, ראו ציפור יפה ולבנה כשלג 
יושבת על ענף, ששרה כה יפה עד שנעמדו להקשיב לה. כשסיימה, פרשה 
כנפיים ועפה לפניהם, והם הלכו אחריה עד שהגיעו לבית שעל גגו התיישבה 
הציפור וכשהגיעו קרוב־קרוב, ראו שהבית הקטן בנוי מלחם ומקורה בעוגה; 

החלונות היו מסוכר בהיר. )שם: 55(

לנרטיב  ביחס  עודפות  איזו  מגלם  לאיבוד  ההליכה  סיפור  כי  להתרשם  אפשר 
ביער,  נזנחו  הילדים  כי  לספר  אפשר  היה  לכאורה,  המעשייה.  של  הכללי 
ושבניסיונם לשוב הביתה, הם הגיעו במקרה אל ביתה של מכשפה. מדוע היה 
הכושלת  השיבה  ועל  הנחל,  לחלוקי  הודות  המוצלחת  השיבה  על  לספר  נחוץ 
ביציאה השנייה אל היער, לאחר שאבדו סימני הדרך? ומדוע היה נחוץ להאריך 
בתיאור התעייה הארוכה — הרעב, העייפות, ההירדמות, היקיצה, הייאוש — עד 

להופעת ציפור השיר, המפתה את השניים אל בית המכשפה? 
תשובה אחת לשאלות האלו נוגעת למישור ההזדהות של הקוראים הצעירים. 
העמוקות  חרדותיהם  על  שפורט  במשבר  וגרטל  הנזל  את  מעמידה  המעשייה 
ותמיכתם,  הגנתם  את  הוריהם,  אהבת  את  מאבדים  הם  ילדים:  של  ביותר 
ובהליכתם לאיבוד הם מאבדים את הוריהם גם בתור הפונקציה אשר הקנתה להם 
התמצאות בעולם. בהיעדר הוריהם הם אינם מסוגלים לזהות את מקומם ביער 
ואת דרכם חזרה הביתה; הם אינם יכולים לזהות את ציפור השיר הלבנה כאות 
כוזב, שנועד לפתות אותם לדרך שגויה, ואינם יכולים לזהות את בית הממתקים 
של  קריאה  מכתיב  המגוננת  ההורית  הפונקציה  אובדן  על  הדגש  כמלכודת. 



111

המעשייה כאלגוריה לתהליך ההתבגרות, על שלל החרדות שהוא מחולל )ללכת 
והשיבה  המוצלחת  השיבה  של  הסיפורים  וכדומה(.  להיטרף  לגווע,  לאיבוד, 
את  הקושר  כחוט  הדרך  סימני  של  הפונקציה  את  מדגישים  הביתה  הכושלת 
הילדים להוריהם; ההיאחזות הנואשת של הילדים בחבל שמחבר אותם להוריהם 
ממחישה את ההתנגדות להיפרדות הכרוכה בהתבגרות. היעלמות סימני הדרך 
ביציאה השנייה אל היער מסמנת את חיתוך "חבל הטבור", שבעקבותיו הילדים 
וירכשו  מושלכים למסע התבגרות שבסופו יחדלו מן התלות שלהם במבוגרים 
הילדים  בהצלחה:  במעשייה  מוגשם  זה  תהליך  בסביבתם.  עצמאית  התמצאות 
מחוזקים,  אביהם  בית  אל  ושבים  לבית  מחוץ  שרוחשת  האימה  על  מתגברים 
בידיהם השָלָל מבית המכשפה, שהופך אותם כעת למי שתורמים בעצמם לפרנסת 
הבית. הקוד הנרטיבי של ההליכה לאיבוד מושלם אפוא באופן מלא: אובדן הדרך 
התברר בדיעבד כמשלב שנחוץ היה לעבור דרכו על מנת לאפשר שיבה מוצלחת 
אל הבית וטרנספורמציה לבגרות.11 יחד עם זאת, ניכר כי פרשנות זו היא מעט 

פדגוגית — היא מציעה פתרון מובהק מדי להליכה לאיבוד.

הסיפור על אודות הסובייקט שהלך לאיבוד מסתמן בדיעבד כסיפור ההתגלות שלו. ניתן לחשוב  	1
על כך דרך הרעיון ההיגליאני של "סינתזה": הסינתזה איננה שילוב מאוזן בין התזה הראשונית 
ובין שלילתה; היא אינה האפשרות הפשוטה להשיב את הדבר שאבד )למשל, את המרחב המגונן 
ההתפתחות  )כגון  האובדן  בעקבות  שהושגו  ביתרונות  להחזיק  בעת  ובה  ההורים(  בית  של 
שהושגה בעקבות ההינתקות מן הבית(. למעשה, השלילה הראשונית של "התזה" כבר מקפלת 
ציפור  לדוגמה,  כך,  כולל את המציאה מחדש.  כבר  הפוזיטיביות החדשה. האובדן  בתוכה את 
השיר הלבנה שפיתתה את הנזל וגרטל אל בית המכשפה, הנחתה בדיעבד את הילדים לכיוון 
"הנכון"; שכן בית המכשפה, כך מסתבר, היה תחנה הכרחית, שרק בזכות מעבר מוצלח דרכה 
שאפשר  מכאן  שהשתבש.  המשפחתי  הסדר  את  ולשקם  באוצר  לזכות  וגרטל  להנזל  התאפשר 
לשאול: האם צעידתם של הילדים אל מערֵה היער היתה מהלך של התרחקות מן הבית והעמקת 
ההליכה לאיבוד, או שמא היה זה דווקא מהלך של התקדמות אל עבר ההימצאות המחודשת? עד 
להיכן נמשכת ההליכה לאיבוד ומהיכן מתחילה השיבה הביתה? כשלוקחים היגיון זה אל הקצה 
שלו, מגיעים למסקנה ההכרחית, שרגע האובדן מתלכד עם ההופכי שלו, כלומר עם השלב הבא 
בהתפתחות הדיאלקטית. כך כתב הפילוסוף סלבוי ז'יז'ק )Žižek(: "כאן אנו מגיעים למטריצה 
האמיתית של ההתפתחות ההיגליאנית: הנפילה, בסופו של דבר, הנה בעצמה )in itself( השימה־

שהתפיסה  כך  עצמו,  של  הריפוי  בעצמו  כבר  הוא  הפצע   ;)self-sublation( עצמה  של  לעל 
שלפיה אנו עוסקים עם "נפילה", היא בחשבון אחרון תפיסה מוטעית, תוצר של הפרספקטיבה 
)In-itself( אל  העקומה שלנו — כל שצריך לעשות הוא להצליח לנוע מן ה"כשהוא לעצמו" 
ה"בעבור־עצמו" )For-itself(: לשנות את הפרספקטיבה שלנו ולזהות כיצד ההיפוך שפיללנו לו 
כבר פועל בתוך מה שקורה עכשיו. אנו קמים מהנפילה לא על ידי ביטול תוצאותיה, אלא בכך 
שאנו מזהים בנפילה עצמה את השחרור שחיכינו לו" )1999: 71; ההדגשה במקור; תרגום שלי(. 
שינוי הפרספקטיבה מאפשר לתפוס את העלילה כולה כמהלך מובנה, מנוהל ומגמתי. מה שנראָה 

כאירוע שרירותי, מתברר בדיעבד כהכרחי. 



112

חווּ בגידה קשה כל כך מצד  סיום הסיפור מעורר תהייה: לאחר שהילדים 
הוריהם, לאחר שכה הרחיקו לכת אל תוך היער, ולאחר שהגיעו לתהומות כה 
הנזל  אפשרית?  עודנה  הביתה  אמיתית  שיבה  האם  אלה,  כל  אחרי   – עמוקים 
וגרטל אמנם שבים בסיום המעשייה אל ביתם, אך איזו מין שיבה זאת? על מנת 
להשיב לשאלות האלו יש להתבונן בפרק ההליכה לאיבוד כקו פרשת מים בסיפר 
המעשייה, אשר חוצה אותה לשני חלקים: חלקה הראשון של המעשייה מאופיין 
בסיפר ריאליסטי מובהק )הקושי הכלכלי, הדרמה המשפחתית וכו'( ואילו לאחר 
אחרת  במציאות  מצויים  כבר  הם  העץ,  תחת  מתרדמתם  הקיצו  וגרטל  שהנזל 
בתכלית — כזאת שנטועה עמוק בממלכת הבדיון: ציפור השיר הקסומה מובילה 
אותם לבית עשוי ממתקים, המתגלה אחר כך כביתה של מכשפה אוכלת־אדם. 
הילדים מצליחים להרוג את המכשפה על ידי תחבולה מתוחכמת, ושמים פעמיהם 
בחזרה הביתה כשבידיהם האוצר שגילו בביתה. בדרכם הביתה הם מגיעים לאגם 
רחב ידיים, שאל עברו האחר הם נישאים על גבה של ברווזה לבנה. לבסוף, הם 

שבים אל חיק האב הטוב, הממתין להם לאחר שהאם הרעה הסתלקה מהבית. 
ההליכה לאיבוד והנפילה לשינה מסמלות מצב של "טראנס" — הן במובנו 
כמצב של אובדן שליטה )trance( הן במובנו כמצב־מַעֲבָר )trans(. כמו בסיפור 
אפשר  שיהיה  מנת  על  להירדם  נחוץ   ,)1865 )קרול,  הפלאות  בארץ  עליסה 
הנודע של  דומה אפשר למצוא במסעה  דוגמה למהלך  להתעורר במקום אחר. 
דורותי, גיבורת הקוסם מארץ עוץ )באום, 1900(, אשר עובר אל מחוזות הבדיון 
דרך פרק של הליכה לאיבוד: ביתה נעקר ממקומו ומועתק אל מקום לא ידוע, 
הּ היא פוסעת, משתבשת תחת רגליה. המקום "האחר"  בָּ ודרך האבנים הצהובות שֶׁ
שאליו מועברים הנזל וגרטל דרך "השער" של ההליכה לאיבוד איננו מנותק מן 
מעין  מהווה  מגיעים  הם  שאליו  הבדיוני  המרחב  אדרבה,  באו;  שממנו  המקום 
תמונת ראי של המרחב הריאליסטי שממנו באו: בשני המרחבים נשמרת התבנית 
של אֵם רעה ואב נעדר. ההתגברות על הרוע בממד האחרון )חיסול המכשפה( 
מביאה להיעלמותו גם בממד הראשון )כשהנזל וגרטל שבים הביתה, הם מגלים 
שהאֵם המרושעת כבר איננה(. נציין כי בשני המקרים מיוצג הרוע על ידי נוכחות 
נשית — ביטוי למיזוגיניה המאפיינת רבות מן המעשיות שלוקטו בידי האחים 
גרים. הנקודה שאותה אני מעוניין להדגיש היא זו: ההליכה לאיבוד — הצעידה 
המתמשכת סחור סחור עד אובדן הכרה והירדמות — משמשת כדי לערפל את 
הזמן והמרחב הסיפוריים ולאפשר מעבר אל מציאות שהיא פנטסטית לחלוטין. 
סיפור השיבה של הנזל וגרטל אל ביתם מתגלה, לפי גישה זאת, כתותב שמסתתר 



113

מאחוריו גדם. דהיינו, נגלה כי הנזל וגרטל לא התעוררו מעלפונם ביער, אלא 
מתו בשנתם, וכל ההתרחשות המתוארת בהמשך אינה אלא הזיה שלאחר המוות. 

את הדרך האבודה הנזל וגרטל לא מצאו, הם )כלומר, המחבר( המציאו אותה.
נרטיבית  כפרוטזה  מתגלה  זאת,  קריאה  לפי  לאיבוד,  ההליכה  מן  השיבה 
נוכחת בטקסט  היא  הנרטיבית, אך  היא אמנם מאפשרת את הסגירה  מאולצת. 
כאיבר א־אורגני. מאחוריה עומד קיטוע חמור וטראומטי של מהלך אובדן שלא 
היתה ממנו תשובה. פרק ההליכה לאיבוד בסיפור משמש אמנם כנקודת מחבר 
המקשרת בין שני חלקי המעשייה המנותקים, ואולם יחד עם זאת, ניכר כי נקודת 
החיבור עצמה היא אתר של קרע לא מאוחה. היא מופיעה כצלקת — כחיבור 

שמסמן את המקום החתוך.
מבחינה טקסטואלית, ההליכה לאיבוד במעשייה היא אפוא הן קרע הן נקודת 
החלום"  "טבור  למושג  דומה  באופן  התייחס   )Derrida, 1996( דרידה  מחבר. 
החלום"  "טבור  המונח   .)478-9  :1900( החלום  פירוש  בספרו  פרויד  שטבע 
שימש כידוע את פרויד כדימוי ציורי למקום שבו נוצרת מחשֶבֶת החלום, ובה 
טבור  הבלתי־ניתן־לידיעה.  בחשכת  ואובדת  מתפוגגת  היא  שבו  למקום  בעת 
מגלם  הוא  לה;  מתנגד  או  האנליזה  מן  הדבר שחומק  הלוקוס של  הוא  החלום 
איזו עודפות או עתודה של משמעות שממתינה לפירוש. פרויד מתייחס אל טבור 
כעודפות   — החלום  בתיאוריית  מפורש  ובלתי  מוסבר  בלתי  חלק  כאל  החלום 
נרטיבית שמתנגדת לפירוש. יחד עם זאת, טבור החלום אינו רק עודפות אלא 
גם חסך: הוא "לא כלום" מוחלט — הוא עלטה, משטח אטוּם, הוא הבלתי ידוע 
דרידה  פרויד הדגיש  והבלתי מובן. בפרשנותו לקטע מתוך ספרו הקלאסי של 
את האופן שבו תיאור טבור החלום נשען על הדיאלקטיקה של הקיטוע והאיחוי: 
טבור החלום מתואר, מחד גיסא, במונחים של קשר — של פקעת חוטים, או של 
יוצר  "טבור החלום",  צורה. עצם הדימוי החזותי של  הסתעפות רשתית חסרת 
תחושת אבידות. חלל הטבור הוא חלל "לבירינתי", פתלתל ומסובך. הוא יוצר 
"פלונטר" בלתי פתיר שמותיר את האובד בתוכו קרוע מסביבתו, שקוע בתנועה 
שמתפוגגת אל תוך אי־צורה. מאידך גיסא, טבור החלום מוצג במונחים של קרע, 
נתק, קיטוע — כדבר שנגדע באיבו ונותר ללא סיום. שני הממדים האלו, על אף 
שהם לכאורה סותרים זה את זה, מתקיימים יחדיו אצל פרויד כשני צדדים של 

מומנט יחיד.22 כך כותב דרידה: 

יש  ביותר  הטובה  בצורה  שפורשו  בחלומות  "גם  פרויד:  אצל  הקטע  של  המלא  התיאור  הנה  	2
 ,]muss man oft eine Stelle im Dunkel lassen[ להשאיר לעתים קרובות מקום אחד בעלטה



114

...הטבור, האתר האומפאלי, הוא מקום של קשירה, של צלקת בצורת קשר 
ששומרת את זיכרון החיתוך ואת החבלה שהוסבה לחבל בשעת הלידה. ]...[ 
]...[. מה שתמיד חורג מן  והתרה  משום שהעניין כאן הוא אנליזה, קשירה 
גם אם  חוט אשר  ניתן להתרה,  אכן קשר שאינו  הוא  האנליזה של החלום 
ממש,  הגוף  על  קשור,  תמיד  נשאר  עדיין  לידה,  חבל  כמו  אותו,  חותכים 
במקום של הקורקבן. הצלקת היא קשר שכנגדו האנליזה אינה יכולה לעשות 
 ,]Deutung[ המלאכה הפנלופית או הפנלופית־נגדית של מתן פשר ]...[ .דבר
שהיא אחרי הכול אנליזה ]...[, היא קשר, חוטים שיש להתיר, ולהתיר היכן 
שהיה חיתוך. )לפיכך, העניין בעבורנו הוא תמיד לחשוב כיצד החיתוך יכול 
 ")]...[ לקשור קשר או, לחלופין, כיצד הקישור יכול בעצמו להוות הפרעה 

)עמ' 12-11; תרגום שלי, ההדגשות במקור(

לעבודה  חוברת  האנליטית  העבודה  שבו  האופן  על  מאירים  דרידה  של  דבריו 
ולדחף הפרשני: הם מדגישים את קיומו החומרי של הטקסט —  הטקסטואלית 
כטקסטיל וכטקסטורה, כרקמה וכמרקם — ואת טיבה של עבודת הפרשן כמלאכת 
פרימה וקשירה מחדש, התרת קשר ואיחוי נתק. בעבור פרויד, פעולת האנליזה 
אמורה להתיר )דרידה מתייחס למילה היוונית analuein, שפירושה "להתיר", 
הקשר  את  למוסס33  או   )analysis  — "אנליזה"  המילה  בבסיס  עומדת  אשר 
הסימפטומטי או האטיולוגי )שם: 7(. עבודת האנליטיקאי דומה לפיכך להתרה 

משום שבעת הפירוש אנו מבחינים שיש שם פקעת ]Knäuel[ של מחשבת חלום שאינה ניתנת 
זהו  החלום.  לתוכן  מאומה  תורמת  אינה  גם  אך   ,]der sich nicht entwirren will[ להתרה 
הכלל  הרי  ידוע.  הלא  על  יושב  הוא  שבו  המקום   ,]der Nabel des Traums[ החלום  טבור 
 mussen[ הוא כי מחשבות החלום שאנו נתקלים בהן בעת הפירוש, צריכות להישאר ללא סיום
 in die netzartige[ סבך דמוי הרשת  bleiben ohne Abschluss[, ולהסתעף בכל הכיוונים בַּ
Verstrickung[ של עולם המחשבות שלנו. אז עולה משאלת החלום, ממקום מעובה במטווה 

]Geflecht[, כפטרייה מתוך קורי התפטיר." )1900: 478-9(
 ,solution שבה משתמש פרויד לציון 'פתרון' האנליזה, כמו המילה האנגלית ,Lösung המילה 	3
 —  solver הלטינית  למילה  מתייחס  דרידה  'תמיסה'.  הן  'פתרון'  הן  כפולה:  נושאת משמעות 
ו־ )פתרון(   solutio המילים  בבסיס  שעומדת   — לפתור  או  לשחרר  לשלח,  לנתק,  שפירושה 
resolutio )מסקנה, תובנה(; שתיהן נושאות מובן של מוֹססוּת )dissolution(, של קשר מומס, 
מפורק או מחולץ, של סבך מותר, וכן של פתרון )solution( של בעיה באמצעות הסבר או חשיפה. 
שֶר' )האותיות תי"ו  מעניין לציין כי גם בעברית, המילה "פתרון" קשורה בשורשיה אל המילה 'פֵּ
ושי"ן בעברית מתחלפות. למשל: "פשרון של דבר ]רש"י, קוהלת ה א[(. כמו כן, השורש פש"ר 
שַר או הִפְשִיר(, מובן של מוססות או התכה. בנוסף, מעניין כי  מקבל, בהטיות מסוימות )למשל: פָּ
לַיְלָה  חַלְמָה חֲלוֹם בְּ המילה "פתרון" מופיעה במקרא רק בהקשר של פתרון חלומות )למשל: "וַנַּ
פִתְרוֹן חֲלֹמוֹ, חָלָמְנוּ" ]בראשית מא, יא[(; דהיינו, במקרא, למילה "פתרון"  אֶחָד, אֲנִי וָהוּא: אִישׁ כְּ

אין "פשר" נפרד מן החלום.



115

של נדר או כישוף — כלומר, לביטול של קשר כובל. המושג של "טבור החלום" 
גבול  את  המסמלת  להתרה,  ניתנת  שאינה  תסבוכת  לסימון  פרויד  את  משמש 
האפשרות של האנליזה לפרש ולהבין. יחד עם זאת, פרויד קושר נקודה זאת גם 
עם נביעה של שפע גדול, שכן לפי גישתו, טבור החלום מחובר אל הלא־מודע, 
 meshwork,( הקשר  מנקודת  צומחת  לחלום(  )האיווי  החלום  משאלת  ועצם 

Geflecht( ביניהם.
אפשר לראות בפרק הליכה לאיבוד בסיפורם של הנזל וגרטל אתר "טבורי" 
הדומה לזה שתואר אצל פרויד ודרידה. כשהנזל וגרטל נרדמים תחת העץ, דומה 
כי הטקסט עוצם את עיניו, עוטה על עצמו אפלה וצולל אל ממלכת האובדן; 
כשיפקח שוב את עיניו הוא כבר יהיה, כאמור, במקום אחר. הקרע, כצפוי, ישמש 
ההליכה  ואולם  המנותקות.  הנרטיב  פיסות  את  יחדיו  שתופרת  מחבר  כנקודת 
לאיבוד איננה רק נקודת התפר של חלקי הסיפור הקרועים; היא גם עדות לפצע 
שלעולם לא יאוחה באופן מלא, לצזורה )קיטוע, התפרקות( שאי אפשר להתגבר 
עליה. או — בהתבוננות הפוכה, היא מציינת מקום טקסטואלי משובש וקרוע, 
תהום פעורה בלב הסיפור, ואולם תהום זו אינה רק קוטעת ומעלימה, אלא גם 

מגשרת, מאפשרת ומחברת.
לאיבוד  ההליכה  פרק  מצליח  כמה  עד  לבחון  ביקשה  שהצגתי  הקריאה 
ובאילו  מקיימת,  שהיא  המנותקים  המשלבים  שני  בין  חיבור  לחבר  במעשייה 
מקרים החיבור הזה אינו אלא כסות לפצע בגוף הטקסט. כפי שראינו, השיבה 
הביתה היא לכאורה פתרון להליכה לאיבוד של צמד הילדים, אך ניכר כי מהלך 
ההימצאות המחודשת הוא כבר בנוי ומלאכותי; הוא רצוף אירועים שהם בבחינת 
גורם  להתערבות  הודות  לאיבוד  ההליכה  מן  הינצלות  "דאוס־אקס־מאכינה". 
חיצוני־פלאי היא מוטיב נפוץ בסיפורי ההליכה לאיבוד: למשל, המלאך המציל 
את הגר וישמעאל התועים במדבר; דמות "אדם היער" בסיפור המעשייה של ר' 
נחמן "מעשה בבן מלך ובבן שפחה שנתחלפו", שאוסף את שני הבנים אל ביתו 
לאחר שתעו בדרכם; ורגיליוס, מורה הדרך של דנטה, שמדריך אותו בשאול לאחר 
שהלך לאיבוד ביער; התערבות אתנה בישיבת האלים באולימפוס, שבעקבותיה 
הורו לקליפסו להניח לאודיסאוס לשוב לביתו; או אליהו הנביא, בשיר הילדים 
עַר", המשיב אל ביתו ותלמודו את הנער שברח מבית הספר  יַּ עַר בַּ של ביאליק "הַנַּ

והלך לאיבוד.
לאור כל זאת, דומה כי יש קושי לדבר על סיפורם של שני האחים במעשייה 
במונחים של סובייקט מחפש ומוצא, הצובר התנסויות ומתפתח דרך מסעו הארוך 



116

ביתו. כשמסירים את התותב הנרטיבי, אפשר לחזות במקומות של  בחזרה אל 
פריצת התבנית וקריעת הרקמה, כאשר האיחוי עצמו נעשה צלקת, כאשר הפרוטזה 
מאפשרת לטקסט "לעמוד" אך אינה מאפשרת לו להיפטר מכאבי הפנטום אשר 
רודפים אותו.44 הסרת התותב הסינטטי של מהלך השיבה המוצלחת, מאפשרת 
סיפורם של  את  לאיבוד:  ההליכה  בסיפורי  הכמוס  האחר'  'הסיפור  את  לחשוף 
רק במחוזות  לבית אביהם אלא  ולא שבו  ביער  מותם  וגרטל שמצאו את  הנזל 

הדמיון, ואת סיפור השיבה הכושלת המוצפן בתוך סיפור השיבה המוצלחת.

צורת  היא  מלאכותי  בתותב  הנרטיבי  השבר  על  המפצה  הסיפור  לצורת  האלטרנטיבות  אחת  	4
לא־ סיפורי  מתווה  המותירה  'טורסו',  צורת   )2003( וייס  יוסף  כינה  הקטועה, שאותה  הסיפור 
פתור. מחקרו של וייס הבחין בין שלוש דרגות של 'סיפור־טורסו': סיפור שנקטע מפאת נסיבות 
בכוונת מכוון  סיפור שנקטע  )כגון מות המחבר בטרם השלים את הסיפור(,  חיצוניות  מקריות 
)למשל, בשל הכרה של המחבר כי אין בכוחו היצירתי להביא לכדי השלמת הסיפור(, והמדרגה 
הגבוהה ביותר לגישתו של וייס, מדרגה שאותה הוא מכנה 'טורסו־מוחלט' )וגם 'טורסו מחמת־
עצמו', או 'טורסו מחויב־המציאות'(, היא הסיפור שאי־השלמתו נובעת מעיקרון פנימי מהותי של 
היצירה עצמה. אי־חתימת הסיפור, במקרה זה, אינה בבחינת פגם, אלא צורה אמנותית עצמאית. 
וייס טען כי צורת הטורסו היא מאפיין מופלג של סיפורי המעשיות שסיפר ר' נחמן. הדוגמה 
הביתה  האבודה  המלך  בת  ששיבת  מלך",  בת  "מאבדת  המעשייה  היא  לכך  ביותר  המובהקת 
מושמטת ממנה והאבֵדה נותרת באובדנה: ")ואיך שהוציאהּ — לא סיפר( ובסוף הוציאה" )עמ' 
207(. אירוע השיבה אמנם מדווח, הגם שבאופן שרירותי, אך מעשה השיבה עצמו אינו מסופר 

במעשייה ונותר בגדר איבר חסר.



117

ביבליוגרפיה:

בארת, ר' )1957(. מיתולוגיות, עידו בסוק )תרגום(, תל־אביב: בבל, 1998.
האחים גרים )1857(. "הנזל וגרטל", מתוך: מעשיות האחים גרים: האוסף המלא, שמעון 

לוי )תרגום(, תל־אביב: ספריית פועלים, 2009 )עמ' 58-52(.
וייס, י' )2003(. "המעשה בזי"ן בעטליר"ש לר' נחמן מברסלב", הארץ, 5 ביוני, 

http://www.haaretz.co.il/misc/1.886736 ,2003, נדלה מן הרשת ב־30.9.2015.
נוה, ח' )2002(. נוסעים ונוסעות: סיפורי מסע בספרות העברית החדשה. ירושלים: משרד 

הביטחון.
פרויד, ז' )1900(. פירוש החלום, רות גינזבורג )תרגום(, תל־אביב: עם עובד, 2007.

כל סיפורי רבי  רבי נחמן מברסלב )1816(. "מעשה במאבדת בת מלך", בתוך: צבי מרק, 
נחמן מברסלב, ירושלים ותל־אביב: מוסד ביאליק, ידיעות ספרים ובית־יצירה עברית, 

2014 )עמ' 207-204(.

Derrida, J (1996). Resistances of Psychoanalysis, Peggy Kamuf, Pascale-Anne 
Brautl and Michael Naas (trans.), California: Stanford University Press, 1998.

Ellis, J. M. (1981). One Fairy Story too Many, Chicago and London: University 
of Chicago Press.

Hans-Jörg, U. (2000). ״The Third Revision of the Aarne-Thompson Tale Type 
Index״, Enzyklopädie des Märchens.

Hill, K. (1998). ״The Psychology of Lost״ in: Lost Person Behavior. Ottawa, 
Canada: National SAR Secretariat.

Žižek, Slavoj (1999). The Ticklish Subject: The Absent Center of Political 
Ontology. London & New York: Verso.


	עיונים 26

