
5

 הביצה שהתחפשה, בפברואר כדאי לקנות פילים
דן פגיס, יואל הופמן, מודרניזם ופוסטמודרניזם1*

יגאל שוורץ

א. סיפור ההתבגרות במסע ייסורים

היֹה היתה ביצה/ שלא רצתה להיות ביצה/ מפני שלא ידעה/ לא לעמוד/ 
ולא לקפוץ/ ולא ללכת/ וכל הזמן היתה רק מתגלגלת ומתהפכת.// פגשה 
הביצה כדור פינג־פונג. — אנחנו כל־כך דומים, אמרה לו./ שנינו עגולים 
ולבנים./ בוא, נתגלגל/ יחד!// אבל הכדור היה רֵיקָן וגאַוְתן./ אני קופץ ואני 
רץ, ואת רק מתגלגלת!/ אמר וקפץ מעל לביצה הנבהלת.// פגשה הביצה 
בלון./ — אנחנו כל כך דומים אמרה לו./ שנינו עגולים. בוא נתגלגל יחד!// 
אבל הבלון היה מנופח ורודף־רוח/ ובכלל לא רצה לענות./ הוא נמשך לו 
למעלה/ ועלה ופרח משם והלאה.// נתגלגלה הביצה לבדה וחשבה לה:/ מה 
אפשר לעשות?/ מה עוד אפשר לנסות?// איזו צורה מוזרה יש לי,/ ממש צרה 
צרורה!/ האם בכל העולם הגדול/ לא אמצא לי חבר?// פתאום היה לה רעיון 
נפלא:/ היא תתחפש/ למשהו אחר!// התחפשה לפרח אדום:/ צבעה את פניה 
בצבע אדום,/ הדביקה סביבה עלים כחולים/ וזהו!// — איזה פרח משונה, 
אמרה ילדה./ הוא חלק וקֵרֵח ובכלל אין לו ריח.// הוא בכלל לא פורח, הוא 
סתם ביצה,/ אמר לה ילד אחד./ ושניהם הסתלקו בריצה.// עכשיו התחפשה 

בעקבות הרצאה בכנס הבין־אוניברסיטאי השבעה־עשר לחקר הספרות העברית )27-29 במאי  	*
2002(, שהוקדש לזכרו של דן פגיס.



6

הביצה לפטרייה,/ אמנם שמנמונת, אבל נחמדה מאוד.// עמדה לה בצד, קצת 
קליפה  לה  יש  הפטרייה החדשה  בתמהון:/  בה  הביטו  הפטריות  נפחדת.// 
קשה — / ורגל עבה, מתנדנדת!// וכך הבינה הביצה שלביצה קשה לחיות,/ 
אם היא רוצה להיות לא היא, אלא אחת הפטריות.// ובכל זאת ניסתה מחדש: 
ושתי  צָוָאר  הדביקה לעצמה  בפסים/  כד!/ התקשטה  היא  והנה  התחפשה/ 
ידיות/ וזהו!// אבל/ חתול שעבר שם שאל:/ — מה זה? האם אתה כד?// אין 
לך פתח./ ובכלל/ אי אפשר לשמור בך חלב./ חבל.// מה אפשר לעשות?/ 
התחפשה הביצה לליצן.// חבשה מצנפת עם גדיל/ וציירה על עצמה/ )לפי 
הסדר(/ גבות,/ עיניים,/ אף/ וצחוק.// — אינך מצחיקה, אמרו לה./ מכירים 
אותך מרחוק.// ניסתה הביצה תחפושות אחרות./ התחפשה לסל/ ולשעון/ 
ולתפוח// ואפילו לסתם מעגל/ מצויר בגיר על הלוח.// אבל/ שום דבר לא 
הועיל./ בכל פעם הכירו אותה מיד./ — את סתם ביצה מחופשת, אמרו לה.// 
גם התרנגולת הכירה אותה./ — איפה היית, ביצתי שלי? כבר מזמן/ רציתי 
לשבת עלַיִך. לדגור, כמובן.// — אמא, אינני רוצה,/ אמרה הביצה,/ תני לי 
להתגלגל בעולם.// — אולי בפעם אחרת,/ אמרה הדוגרת,/ ועכשיו תעשי 
חום ובַחושך/  בדיוק כמו כולם.// וכבר דגרה עליה./ פתאום/ היתה הביצה בַּ
והיתה מוכרחה להמתין.// אבל/ למי/?// יום אחד היתה לה הרגשה מוזרה./ 
משהו/ נע בה/ וזז בה/ וזע בה —// היא התרגשה:/ — מה קורה, לי אמא?// 
ולא שָקטה, ולא השלימה./ — אני כבר לא אני, צייצה./ אני כבר לא ביצה!// 
כמובן./  אמא,  אמרה  כמובן,   — לפרוח!//  לפתוח,  לבקע/  בי  מנסה  מַשהו 

סוף־סוף אתה אתה:/ אפרוח.*2

הביצה שהתחפשה הוא אחד מסיפורי הילדים הישראליים המוכרים והאהובים 
ביותר. הוא ראה אור לראשונה בשנת 1973, בהוצאת עם עובד, ומאז זכה ל־60 
)נכון לשנת 2014(. במשך השנים שעברו מצאתו לאוויר העולם הוא  הדפסות 
נמכר ביותר מ־150,000 עותקים, רבים מהם עברו במשפחות מאח לאח ומהורה 
לילדיו, ולעותקים אחרים היה ויש מקום של כבוד בכותל המזרח של הספריות 
פופולרי  הזה  הספר  היות  והטרום־חובה.  החובה  וגני  הפעוטונים  הציבוריות, 
ואהוב כל־כך — והרי אנו חייבים להודות, בכל פעם שאנו קוראים אותו מתפשט 
על פנינו חיוך רחב — מסביר אולי את העובדה שלא התפנינו לנסות ולבדוק מה 
באמת עומד מאחורי הטקסט החביב הזה. בחינה כזו מתבקשת, כמדומה, גם מפני 
שמדובר ב"מזון רוחני לדורות", וגם משום שהספר נכתב בידי יוצר שההיתממות 

הביצה שהתחפשה, סיפר וצייר דן פגיס, הדפסה עשרים ושש, הוצאת עם עובד, תל אביב 1993. 	*



7

וההתחפשות הן תחבולות שאהובות עליו31 ומנגד, התמימות והקונפורמיות אינן 
תכונותיו המובהקות, וכבר עמדו על כך רבים.42

קריאה תמימה פחות של הביצה שהתחפשה יכולה למחוק את החיוך מעל 
פנינו. בקריאה כזאת, שהוּיה וזהירה, מתגלה סיפור מפחיד, גדוש סבל, שנארז 

בעטיפה שלווה, מרגיעה, גדושת אופטימיות, אך בה במידה מתעתעת.
האופציה הפרשנית הלא־מקובלת הזאת מתבקשת באמצעות שינוי קל בדרך 
הקריאה. אני מרשה לעצמי להניח שכל קורא, הורים וילדים מגיל שלוש ומעלה, 
באורח  אותם  לממש  נוהגים  הם  ברם,  בסיפור.  והנמשל  המשל  ליחסי  מודעים 
שהביצה  כמו  הזאת:  ברוח  משהו  כמדומה,  לעצמם,  אומרים  הם  כולל.  מקיף, 
"ייעודה  את  קרי,  שלה,  ה"אני"/ה"עצמי"  את  שונים,  גלגולים  לאחר  מוצאת, 
בחיים", כך גם הילד/האדם. אני, זאת הפעם, מבקש להתעכב יותר על היחסים 
בין המשל לנמשל, שאינם פשוטים כלל ועיקר ומעלים, כפי שמתברר בקריאה 

קפדנית, תמיהות וקושיות מטרידות.

אלפי  גרסה אחת מתוך  זוהי   — ריק  ספרותי  בחלל  נוצר  לא  פגיס  הסיפור של 
היא  ביותר  הידועה  ה"עצמי", שגרסתו  הגילוי של  כרונוטופ  במסורת  גרסאות 
הברווזון המכוער של אנדרסן. פגיס כותב במסורת הזאת, אבל הוא מפר כמה 
מכללי היסוד שלה. תחילה, אי אפשר שלא לתמוה על הבחירה המוזרה בגיבור 
של הסיפור — הביצה. לכאורה הביצה מתאימה לתפקידה. זאת משום שחל עליה 
"חוק המעתק הכפול", שכל הסיפורים בכרונוטופ הגילוי של העצמי מבוססים 
בין  עליו ומבססים אותו. כוונתי למעתק בין מראית עין ומהות מכאן למעתק 
להתרחש  שאמורים  מכריעים  מעתקים  שני  אלו  מכאן.  לתכלית  פוטנציאל 

במקביל בציר הזמן של הסיפור.
ואולם כאן מסתמנת דפורמציה של ממש. בגרסאות המסורתיות של כרונוטופ 

הדבר בא לידי ביטוי גם במחקריו. פגיס עסק, כידוע, במחקר שירת ימי הביניים והקדיש מחשבה  	1
בשירת  ומסורת  חידוש  הקלאסיים:  במחקריו  וראו  והחידה.  ההמצאה  הקישוט,  לאמנות  רבה 
החול העברית: ספרד ואטליה, כתר, ירושלים 1976; שירת החול ותורת השיר למשה אבן־עזרא 
ובני דורו, מוסד ביאליק, ירושלים 1976; על סוד חתום: לתולדות החידה העברית באיטליה 

ובהולנד, י"ל מאגנס, האוניברסיטה העברית, ירושלים 1986.
וראו, בין היתר: יהודית בראל, "ברכות של קטיפה — על הרטוריקה של האירוניה בשיר אחד  	2
של דן פגיס", מחקרי ירושלים בספרות עברית, י'-יא', 1988, עמ' 123-135; אריאל הירשפלד, 
"כתיבת סוד על דרך האמת: על צורה ומשמעות ב'שנים־עשר פנים של איזמרגד' לדן פגיס", שם, 

עמ' 137-151; גרשון שקד, "משל שהיה: על 'מלים נרדפות', עיתון 77, 39, עמ' 16-17. 



8

הגילוי של העצמי בסיפורי ילדים מתבטא חוק המעתק בגילוי מהות ותכלית אצל 
בעל חיים חי ונושם, המשנה את צורתו — ושוב, דוגמת המופת: הברווזון המכוער 
ההופך לברבור יפהפה, ולא, כמו אצל פגיס בגלגול מ"דבר" )it( לבעל חיים. הקושי 
בבחירה של פגיס, והצורך לברר אותו, עולה גם מהקושי שהבחירה המוזרה בגיבור 
בעולם אפרוח  ל"הניע"  יותר  קל הרבה  והרי  לפני המחבר.  — הביצה — מציבה 
ביצה שמתגלגלת  ובנוסף,  ביצה.  איילים/במבי, מאשר  עופר  או  גור חתולים  או 
בעולם היא מופע לא טבעי שגורם לקורא )התמים פחות( לתהות על טיבם של 
יחסי הדומה ומדומה בין המשל/סיפורה של הביצה לנמשל/סיפורו של המתבגר.

זאת ועוד, הביצה, כפי שאנו מכירים את מאפייניה מהמציאות האמפירית, 
ו"אילמת", שהרי מדובר, כידוע לכל  וגם "עיוורת", "חירשת"  היא גם סטטית 
ילד, במְכל סגור ואטום לעולם. זוהי, צריך לומר ולהדגיש, "דמות" חריגה מאוד 
וכך להפנים  במסורת כרונוטופ, שכל עיקרו הוא האפשרות לחוות את העולם 

אותו.
מצבה של ה"דמות" הזאת, הביצה, שאין בקליפתה ולו נקב אחד, מתאים, 
ר בשלב הטרום־סימבולי שלו,  כמדומה, יותר כמוביל פיגורטיבי של האדם־העוּבָּ
ההגדרה  פי  על  ל"סובייקט",  מאשר  אותו,  הגדירו  וקריסטבה64  שלאקאן53  כפי 

המודרנית שלו. 

הבחירה בביצה שממנה עתיד לבקוע אפרוח בעייתית מבחינה נוספת שפגיס היה 
נקבה מבחינה דקדוקית  והרי הביצה היא  לו רצה, להימנע ממנה בנקל.  יכול, 

והאפרוח הוא זכר — שוני/ניגוד שכופה על הסיפור מעתק נוסף, וראו:

יום אחד היתה לה הרגשה מוזרה. 
משהו

נע בה 
וזז בה 

וזע בה —
היא התרגשה:

3	 Jacques Lacan, Ecrits: A Selection, Translated by A. Sheridan, Tavistock 
Publication, London 1977.

4	 University Press, New York 1996 [1976] pp. 6-7, 281-286; Sarup, Madan, An 
Introduction Guide to Post-Structuralism and Postmodernism, The University of 
Georgia Press, Athens 1988.



9

— מה קורה, לי אמא? 
ולא שָקטה, ולא השלימה. 
— אני כבר לא אני, צִיְצה. 

אני כבר לא ביצה! 
מַשהו מנסה בי לבקוע 

לפתוח, לפרוח!
— כמובן, אמרה אמא, כמובן. 

סוף־סוף אתה אתה: 
אפרוח.

על  החזרה המשולשת  )המודגש בשל  זכר  ללשון  נקבה  אמנם, המעתק מלשון 
שלב  באמצעות  מתווך  "אתה"(  המילה  של  ההכפלה  כך  ואחר  "בה"  המילה 
"המשהו", שלב "הסתם", אבל התיווך הזה אינו מטשטש, לפחות לא לגמרי, את 
המעתק נקבה־זכר, מעתק שמקורו, צריך אולי להזכיר, בלשון, משמע בתרבות 

ולא בעולם.
האם פגיס התנמנם בשעת הבחירה במינה של גיבורת הסיפור שלו או אולי, 
אי־טבעיותו  באמצעות  לנו  מאותת  הוא  הזאת,  באופציה  להחזיק  נוטה  ואני 
ממלאים  אינם  לכאורה,  הממלאים  האחרים,  המעתקים  שגם  הזה,  המעתק  של 

ו"טבעיים" כלל?
הוא  שבאמצעותן  המחבר,  של  ה"מוקשות"  הבחירות  שורת  תמה  לא  בזה 
חוזר ורומז לנו, מאחורי הקלעים של ההצגה שהוא ביים, שילד שמתבגר הוא 
לא בדיוק ביצה שהופכת לאפרוח, ולבני אדם קשה לחיות — אפילו יותר מאשר 

לביצה.
כרונוטופ הגילוי של העצמי, שביטויו האולטימטיבי הוא הז'אנר בהא הידיעה 
ההתבגרות,  רומן   ,buildungsromanה־ המודרנית,  המערבית  התרבות  של 
מבוסס, כפי שהראה פ' מורטי,75 על תהליך המזיגה וההשלמה של שתי מגמות: 
שהוא  בתנאי  רק  עצמו  הוא  נעשה  האדם  והסוציאליזציה.  האינדיבידואציה 
מתפקד כייצור חברתי, ולהפך: הוא יכול לתפקד כיצור חברתי אם הוא נעשה 

הוא עצמו.
פגיס אינו מקבל את הנחת אפשריותו של המיזוג הזה בבחינת דבר המובן 
בהדרגה  מכירה  היא  שבמהלכה  חברתית  התנסות  עוברת  לא  הביצה  מאליו. 

5	 Franco Morreti, ״The Comfort of Civilization״, The Way of the World, Verso. 
London (1989) 1995 p. 141-162.



10

במהותה האפרוחית. נהפוך הוא. למי שעוקב אחר גלגוליה ומנסה למצוא סימני 
שבו  למצב  הביצה  חוזרת  שבסופו  קופצני  מהלך  מתגלה  והתפכחות,  חיברוּת 

התחילה את מסעה.

החיצוני  למאפיין  בזיקה  כלומר,  בצורתה,  חבר  למצוא  הביצה  מנסה  תחילה 
ולבלון.  פינג־פונג  לכדור  להתחבר  מנסה  היא  העגלגלות.   — שלה  הבולט 
הניסיונות הללו כושלים, אבל, צריך לציין, לא באשמתה אלא באשמת החברים 
הביצה  עושה  הזה  בשלב  וכיהירים.  כנרקיסיים  שמתגלים  הפוטנציאליים 
ולהתחפש  לנסות  ומחליטה  הנתונים,  את  שוב  בוחנת  היא  מחדש".  "הערכה 
לה  מסייעות  אינן  עצמה  על  עוטה  שהיא  התחפושות  גם  אך  אחר".  ל"משהו 
אין  העצמי,  של  הגילוי  כרונוטופ  לחוקי  בהתאם  כזכור,  שכן  חברים,  לרכוש 

סוציאליזציה בלי אינדיבידואציה.
יוכל  הביצה,  אצל  זהותיים  התפתחות  סימני  למצוא  מאוד  חפץ  שלבו  מי 
בגורם  לא  הוא  ההתחפשות  בשלב  כישלונותיה  של  שמקורם  כך  על  להצביע 
הקורא  יכול  תקווה  שביב  עצמה.  בה  אלא  הקודם(  בשלב  שהיה  )כפי  חיצוני 
האופטימי לגלות גם בעובדה שבארבע סצנות ההתחפשות הראשונות, המפורטות 
יותר, מסתמנת הבחנה בהבדל בין חוץ לפנים ובין צורה לקיום מהותי־תפקודי 
— הבחנה שקיומה מהווה תנאי אולטימטיבי למימוש ההכרה בקיומו של "אני". 
ולראיה: הביצה אינה משכנעת כפרח גם משום שהיא חלקה וקירחת אך גם — וזה 
העיקר כאן — משום שאין לה ריח והיא אינה פורחת. ובדומה, היא אינה משכנעת 
כפטרייה גם משום שיש לה רגל עבה, מתנדנדת, אך גם משום שיש לה קליפה 
עבה, ולכן היא לא ראויה למאכל. היא אינה משכנעת ככד גם משום שאין לה 
פתח, אבל גם משום שאי אפשר לשמור בה חלב. ולבסוף, היא אינה משכנעת 
כליצן משום שאף על פי שהיא מציידת את עצמה בשלל אביזרים — מצנפת עם 
גדיל ואיפור מושלם: ")לפי הסדר( גבות עיניים, אף ואפילו צחוק" — היא אינה 

מצחיקה — כלומר, אינה ממלאת את תכלית הליצנות.
של  מהלך  על  לבשר  עשויים  שהיו  לחוץ,  פנים  בין  ההבחנה  ניצני  ברם, 
את  החותמות  המיני־סצנות  בארבע  מתמצים  כלשהי,  "תודעתית"  התפתחות 
מסעה של הביצה. בשלב הזה מתחפשת הביצה לסל ולשעון ולתפוח ולסתם גיר 
על הלוח. ההבחנה בין פנים לחוץ ובין צורה לקיום מהותי־תפקודי מיטשטשת 
כאן וגזה כליל במיני־סצנה האחרונה. הניסיון של הביצה להתחפש לסתם מעגל 
מצויר על הלוח מחזיר אותה לשלב הבבואתי־נרקיסי שבו התחילה את מסעה. 



11

לא  ממשיכים  שכולם  אפוא  פלא  אין  משהו".  "סתם  בחזקת  היתה  שבו  השלב 
להתרשם ממנה, והמְסַפר מסכם את מצבה במשפט: "את סתם ביצה מחופשת", 
כלומר, הגיבורה שלנו מתחילה ומסיימת את הדרך שעשתה בעולם לבדה, עם 
אותם מאפייני יסוד עצמם: העגלגלות, שמאפשרת לה לנוע, והאטימות המונעת 

ממנה להבחין בין חוץ לפנים — ולהפנים.
בשלב הזה פוגשת הביצה סוף־סוף באמה, שגם היא לא מתרגשת ממנה יותר 
מדי. התרנגולת מודיעה לביצה שהיא רוצה לדגור עליה, הביצה מכריזה שהיא 
איננה רוצה ומעדיפה להמשיך להתגלגל בעולם, והאם, התרנגולת, מגיבה בדרך 
שאינה משתמעת לשתי פנים: "אולי בפעם אחרת אמרה הדוגרת, ועכשיו תעשי 
זהותי,  במסע  הצליח  לא  שמה  לנו  מודיע  המספר  כלומר,  כולם".  כמו  בדיוק 
של  הייחוד/הזהות  את  לגלות  שמטרתם  ותעייה  ניסוי  של  מהלכים  שעיקרו 
זיקות הדמיון והשוני לאחרים — יצליח בכפייה. אם  "האני" באמצעות בחינת 
האם,  באה  בסביבתה,  ל"אחרים"  ביחס  זהותה  את  לגלות  השכילה  לא  הביצה 
שמייצגת את הדפוס החברתי הנוהג )הדקורום(, וכופה עליה להיות כמו כולם 

כדי שתהיה — היא עצמה.

ממה שתיארנו עד עכשיו מתבהרת פרשה מבהילה למדי, שמציבה סימני שאלה 
חמורים ביחס לכמה אמיתות או לפחות הנחות מוסכמות על מצבו של הילד/
האדם כמתבגר. המסע שעוברת הביצה נדמה, מזווית הראייה זאת, כמסלול ארוך 
של חבלות, עלבונות וייסורים. הביצה המסכנה חוזרת ומשנה צורה, כדי לשאת 
שהיא  וכשדומה  כלום.  מפנימה  אינה  מצידה  והיא  אותה  דוחים  כולם  אך  חן, 
כבר משלימה עם גורלה, ואולי אפילו מתחילה לשבוע נחת מהתגלגלותה סתם 
כך בעולם, בבחינת ביקור בעולם של מראות והשתקפויות, או אז מגיעה אִמה 
— שאמורה להגן עליה, ונעלמת לה ואחר מופיעה שוב, והכול בלי שום הנמקה 

ברורה — וכופה עליה לעשות כמו כולם.

עם  נוקב  דיאלוג  שמנהל  טראומטי",  "סיפור  אפוא  הוא  שהתחפשה  הביצה 
מדוע  כך,  אם  במערב.  ההתבגרות  וסיפורי  מעשיות  של  האופטימית  המסורת 
ולו גם קריאה ראשונה? התשובה  אנחנו מחייכים שעה שאנו קוראים אותו — 
היא שפגיס, אמן התחפשויות נודע, מגיש לנו, לילדים ולמבוגרים כאחד, גלולה 

מרה בעטיפה נאה.
הטקסט שלפנינו שזור בתחבולות שמטשטשות ומרככות את המסר הקשה. 



12

לחלק מהן יש תוקף מקומי ולחלק תוקף רחב יותר. מכל מקום, כולן פועלות 
באותה דרך כפולה: מצד אחד הן מאותתות לנו שיש קרעים באריג הסיפורי — 
שדרכם מתגלות, לרגעים, "עובדות החיים" הקשות והמייסרות, ועתים מתגלה, 
באמצעות  המבהילים  הקרעים  את  מְאַחות  הן  שני,  ומצד  התוהו.  עין,  להרף 

"תיקונים אמנותיים". 
כך למשל, פועלים משל החיות ובמקביל לו האיורים שפגיס הוסיף לסיפורו. 
לתיאור  ניתן  אינו  הביצה  של  סיפורה  אחד  מצד  הפוכים.  צדדים  שני  יש  כאן 
שאין  גלגול  סיפורי  ממיני  סיפור שמורכב  למעשה,  זהו,  רצפי־מפתח.  כסיפור 
ביניהם דבק של ממש — למעט מנגנון החזרה, המוצג כמכניקה שהופכת לטבע 
לראשונה  המופיעה  האם־התרנגולת,  כאן,  המכונה":  מן  האל  "באמצעות   —
בסיפור כמו משום מקום, כדי להשמיע את "משפט הנצח" שלה: "ועכשיו תעשי 

בדיוק כמו כולם", שאמור "להבריג" את הביצה למערכת.
אבל מצד שני, "הסוף הטוב" כופה את עצמו על כל הרצף שקדם לו ובעצם 
יוצר אותו. הכפייה הזאת נעשית בדרך מניפולטיבית, שכן הקוראים מזהים בקיעת 
הזאת, המתרחשת  ואת התמורה  אפרוח מביצה כחוק טבע שאין לערער עליו, 
כלומר,  לנמשל;  המשל  בין  היחסים  בשל  משליכים,  הם  האונטולוגי,  במישור 
בגלל קונבנציה אמנותית )תרבותית־מלאכותית( על תהליך ההתבגרות של הילד, 
האפרוח —  בקיעת  סצנת  בגלל  אחר,  לשון  הפסיכו־אפיסטמי.  למישור  השייך 
וגם בשל מיקומה האסטרטגי בסוף הסיפור — ובעטיים של היחסים בין המשל 
לנמשל, שהם השלד הקומפוזיציוני והתמטי של הסיפור כולו, תופסים הקוראים 
בטעות את תהליך רכישת הזהות, שהוא ביסודו או לפחות בחלקו תהליך חברתי־
תרבותי כפוי — כפי שהמספר טורח שוב להזכיר לנו ברגע הלפני האחרון )ההמרה 
הלשונית־הסכמטית־שרירותית של מין הביצה מנקבה לזכר( — כחוק טבע, שאין 

להרהר אחריו.
ההצגה של תהליך חברתי־הכרתי כחוק טבע נעשית כאן בזריזות ידיים של 

קוסם. 
מהלך דומה עושה המספר ביחידה שבסופה משמיעה התרנגולת את "משפט 

הנצח" שלה:

אולי בפעם אחרת,
אמרה הדוגרת,

ועכשיו תעשי בדיוק כמו כולם.



13

לנו את התרנגולת העומדת להשמיע את הרפליקה המרכזית שלה  פגיס מציג 
בתואר "הדוגרת", ולא בתואר "התרנגולת" או בתואר "בעלת הכרבולת" וכו'. 
כך, משום שהכינוי "הדוגרת" מצביע על תפקידה/מעמדה של התרנגולת במערך 
הביולוגי־ההתפתחותי, ולפיכך מאציל תוקף של אמת אמפירית, של חוק טבע, 
ההסכמה  מתחום  הלקוח  בנימוק  המשתמשת  האם־התרנגולת,  של  למשפטה 

החברתית.
הפסיכו־אפיסטמי/  למישור  האונטולוגי  המישור  בין  המהירים  המעברים 
חברתי, על מעמד האמת השונה שהקורא מקנה להם, חוזרים ומאפשרים לפגיס 
להשיג שתי מטרות בעת ובעונה אחת: "לעשות כמו כולם"; כלומר, "להבריג" את 
הילדים למערכת החברתית מזה, ולאותת בתנועות ידיים מהירות — הנקלטות רק 
בקריאה מושהית, )מסוג זו שאני מנסה להציע כאן( שלא הכול בסדר, שמאחורי 

כל זה מסתתרת תרמית.
המגיבה  האם,  של  הסרק  הבטחת  היתר,  בין  מעידה,  הזאת  התרמית  על 
אחרת".  בפעם  "אולי  בעולם":  ו"להתגלגל  להמשיך  הביצה  של  לבקשתה 
בקריאה שוטפת של הסיפור מעלה המשפט הזה חיוך על פנינו — כנראה משום 
ילדים  שהוא מזכיר לנו תגובות כמעט אוטומטיות שלנו כהורים לבקשות של 
לפני השינה או המקלחת, או לפני ההליכה לגן או לבית הספר. ואולם בקריאה 
שהויה יותר, לאחר שבחנו את הזיקה בין הכינוי "הדוגרת" ובין חלקו האחרון 
של המשפט "ועכשיו תעשי בדיוק כמו כולם" — מן הראוי שהחיוך ייעלם, שכן 

הדוגרת )האֵם־אנחנו( משקרת לביצה במצח נחושה.
אלא  בעולם,  יותר  להתגלגל  תוכל  לא  שהביצה  רק  שלא  ברור  הרי  כי 
שההבטחה המרומזת ב"אולי בפעם אחרת", שפירושה שלביצה תהיה אפשרות 
עיניים, שבאמצעותה  ריקה, אחיזת  היא הבטחה  קיום שונות,  בין דרכי  בחירה 
מסתירה התרנגולת־האם מהצאצא/ה שלה את האופי הא־פרסונלי הדטרמיניסטי 

של מסלול החיים הצפוי לה.
האסטרטגיה הפואטית הדו־כיוונית של פגיס — לפזר סימני דרך שמרמזים 
על הקשיים הצפויים לילדים כמתבגרים, ומיד להסוות אותם או לטשטש אותם 
ובין  המילולי  הרצף  בין  יצר  שהוא  הזיקות  בשלל  גם  ניכרת   — חלקי  באורח 
המשתנים האחרים: הגרפיקה של האותיות, הטיפוגרפיה שלהן, הצבעים שלהן 
טרח  שהוא  והאיורים  הסיפור  של  המצלולית  המערכת  אדום(,  כחול,  )שחור, 
מחורזות,  רובן  קצרות,  משורות  בנוי  הסיפור  אבהיר:  המילולי.  לרצף  והוסיף 
שיוצרות מקצבים עליזים וקישורים תוכניים בעלי גוון קומי, שמטשטשים את 



14

הראשון  את השלב  החותמות  בשורות  לדוגמה,  כך,  הביצה.  העגום של  גורלה 
במסע הזהות של הביצה:

וכך הבינה הביצה, שלביצה קשה לחיות,
אם היא רוצה להיות לא היא, אלא אחת הפטריות. 

ומתסכל.  קשה  קטע  זהו  הזהות,  מציאת  סיפור  העלילתי,  המסלול  מבחינת 
ה"ההבנה" של הביצה אמורה להתייחס לכל ניסיונותיה הכושלים בשלב הראשון 

של מסעה.
ואולם ההבנה/ההכרה הכואבת הזאת מעומעמת בכמה תחבולות שיש להן 
אפקט קומי. ראשית, הצירוף "לביצה קשה לחיות" מעלה חיוך, כיוון שהוא מעניק 
הגותית.  ויכולת  אנושיות  איכויות  הדומם,  עם  בתודעתנו  המתקשרת  לביצה, 
שנית, משום שלמרות "היכולת ההגותית" שלה, ההבנה שלה אינה תוצר של כל 
המהלך שעשתה עד כה, אלא אך ורק של רצונה להידמות לפטרייה — מה שהופך 
אותה לביטוי גחמני "ילדותי". הגחמנות הילדותית מודגשת כאן בשל החריזה: 

"לחיות" — "להיות" ו"פטריות".
עצמה  את  מוצאת  שבהן  ההתחפשות,  בשלב  הסצנות  אחת  לכך,  ובדומה 
העולם  בעיני  נתפסת  היא  הכבירים  מאמציה  שלמרות  משום  דחויה,  הביצה 
חק האותיות בו והפסיחה בשתי המילים  כחסרת תועלת, מסתיימת במשפט, שמִשְׂ

החותמות אותו מעלים חיוך נוסף, הנה:

אבל
חתול שעבר שם שאל:

מה זה? אתה כד?
אין לך פתח.

ובכלל
אי אפשר לשמור בך חלב.

חבל!

ק את טעמו של הכישלון הצורב. הוא גם מעקר,  משחק המילים חלב־חבל מְאַפֵּ
לפחות לזמן מה, את המסר הקשה המשתמע מן הזיקה בין הסצנה שלפנינו ובין 
הפתגם, "אל תסתכל בקנקן אלא במה שיש בו". הזיקה הזאת, המעידה שהביצה 
אינה מצליחה "לקלוט" את ההבחנות המודרניסטיות האולטימטיביות בין חוץ 



15

לפנים ובין פרסונה ל"אני", נבנית כאן אגב אורחא. היא תופסת את העין לרגע 
באופטימיות  קדימה  לשטוף  הממשיך  הסיפורי  במהלך  נבלעת  כך  ואחר  אחד, 

שאין לה שום הצדקה בעולם.

מאוד  ידידותית  נאה,  בעטיפה  המרה  הגלולה  את  כאן  עוטפים  האיורים  גם 
למתבונן הצעיר. אין בהם שמץ של עיוות או זדון. להפך, הם חביבים ומזמינים, 
שכן הם נוצרו בסגנון שמזכיר יותר מכול ציורים שמצוירים בידי ילדים. לאיורים 

יש גם חלק ב"קריאת ההרגעה" שמובלעת בפרה־טקסט המתוחכם של הסיפור.
על כריכת הספר מופיע הכיתוב "הביצה שהתחפשה", בתוך מסגרת לבנה, 
פגיס"  דן  וצייר  "סיפר  והכיתוב  הכריכה  של  העליון  מהקצה  כשלט  שתלויה 

בתחתיתה.
הביצה,  ואת  כלבלב  ילדים,  שני  הכולל  ציור  על  רשומות  הללו  הכתוביות 
שמצנפת ליצן לראשה, והיא מסתתרת מאחורי מסך בד שנראה כמסך של בימת 

תיאטרון.
 ,P. Lejeune הכריכה הקדמית של הספר יוצרת, אם לשאול את ביטויו של
לנמענים  המחבר  בין  ברור  קריאה"  "חוזה  האוטוביוגרפיה,86  על  בספרו 

הפוטנציאליים שלו.
שם  הצגת  באמצעות  מחוזק  כחוזה  שמעמדו   — כאן  הנרקם  החוזה  לפי 
הסיפור כשלט כניסה לעולם הסיפור — היינו יכולים לשער שמדובר בסיפור־
המיוצגים  הצעירים,  הקוראים/הצופים  על  המוטלת  המשימה  שעיקרו  הצגה 
ואולי גם איך  ולגלות למה התחפשה הביצה,  כאן על־ידי שני הילדים, לנסות 
היא התחפשה למה שהתחפשה; משימה שנדמית כמשחק משעשע, מעין משחק 
"מחבואים" כתוב ומאויר, ז'אנר ספרותי נפוץ שמיועד תדיר לילדים רכים יותר, 

ומטרתו המוצהרת היא העשרת הידע של הילד. 
ב"חוזה הקריאה", כפי שהוא משתמע מעטיפת הספר, אין אפוא שום דבר 
מאיים, להפך. "קריאת הרגעה" נוספת עולה מיחידת ההקדשה המופיעה בעמוד 
איורים  יש שילוב מרגיע של  כאן  גם  לפני העמוד הראשון של הסיפור.  נפרד 

וטקסט מילולי:

6	 P. Lejeune, On Autobiography, University of Minnesota Press, Minneapolis & 
.London (1989), 1995 p. 141-162 



16

ומיקומם,  כמוּתם  בו,  המופיעים  הגרפיים  ומהפרטים  הזאת  ביחידה  מהכיתוב 
עולה מסר ברור של ארגעה. ממה יש לחשוש כאשר מחבר ספר שמצויר ככלבלב 
חביב, מקדיש את הספר לשני ילדיו, בִתו ובנו, שמאוירים בדמות שתי ציפורים 

חמודות?
מוּסר  הכיסוי  מגלות.  הן  מאשר  יותר  אפוא  מכסות  הפרקטיות  היחידות 
האיורים, שהדברים  במישור  גם  חוזרת, שמהלכה מתברר,  בקריאה  רק  חלקית 
אינם תמימים כלל. לדוגמה, אם להצטמצם ביחידות הפרה־טקסט, מעיון חוזר 
בסיפור מתברר שהעטיפה הקדמית של הספר אינה — כפי שמקובל ברוב ספרי 
הילדים — העתקה של אחד מהאיורים המעטרים את הסיפור, אלא תצרף מסקרן, 
אך לא מאיים, של פרטים שונים שמופיעים בסיפור, כפי שכבר ציינתי, בתבנית 
רפטטיבית־מכנית מטרידה. הילדים והכלב מופיעים בסצנה שבה הביצה מנסה 
להתחפש לפרח. הכלב מופיע, כאמור, גם בהקדשה, ותפאורת התיאטרון מופיעה 

בסצנה שבה הביצה מנסה להתחפש לליצן. 
זאת ועוד, פגיס שינה גם את הפרטים עצמם ש"ציטט" לעטיפה. לדוגמה: על 
העטיפה הביצה מתחבאת־מציצה אל הילדים מאחורי מסך התיאטרון — מחווה 
שמתפרשת כהזמנה למשחק מחבואים חביב. לעומת זאת, בסצנה העגומה שבה 
הביצה סופגת עוד מפלה בניסיונות ההתחפשות/החיברות שלה, היא מצוירת על 
גבי המסך בתנוחה שאינה מזמינה כלל, אולי גם מפני שאין לה את מי להזמין — 

הילדים נעלמו מהפרֵיים.
ובדומה לכך, על גבי הכריכה האחורית אנו רואים את התרנגולת מתבוננת 
בתשומת לב בביצתה המחופשת לפטרייה, שיש לה — וזה העיקר כאן — עיניים, 
גבות וחיוך. לאיור הזה אין זכר בסיפור. את מקומו תופס איור שבו רואים את 
אותה התרנגולת )אבל בצבעים עשירים ורכים פחות( באותה התנוחה, אבל את 
מקומה של הביצה )הדומם( המחויכת תופס אפרוח )יצור חי( בעל עיניים נטולות 

אישונים, ריקות.



17

ב. פרדיגמה פתוחה
פגיס נסמך על המסורת המודרנית־אופטימית של כרונוטופ הגילוי העצמי וחותר 
תחתיה, אם כי הוא מקפיד להסוות את פעולת החתירה הזאת בדרכים מעודנות.

גם יואל הופמן נסמך על אותה המסורת, אך מפרק ומנתץ אותה כמעט בלי 
הסוואות. למעשה, אפשר לקרוא את בפברואר כדאי לקנות פילים כ"התכתבות" 
עם הביצה שהתחפשה, מעין תגובה פיוטית של הופמן לפגיס, שבמסגרתה הוא 
טוען שפגיס הלך רק מחצית הדרך, ואילו הוא מסיק את מלוא המסקנות ונוהג 

בהתאם.

נדפס  הוא  מסדה.  בהוצאת  ב־1988,  אור  ראה  פילים  לקנות  כדאי  בפברואר 
במהדורה אחת של 500 עותקים, שמתוכם נקנו כ־200. בפברואר כדאי לקנות 
פילים הוא אפוא ספר עלום מבחינתם של רוב קוראי הספרות העברית בת זמננו. 
יותר מזה, זהו ספר שאפילו חלק ממעריציו המושבעים של יואל הופמן )ויש לא 
מעט כאלה( לא שמעו מעולם על קיומו. הביטוי הפומבי הבולט ביותר שזכה לו 
הוא, כמדומה, כתובת הקיר "בפברואר כדאי לקנות פילים", שהתנוססה, לפרקי 

זמן קצרים, על קירות ברחובות צדדיים בירושלים ובתל־אביב.
בפברואר כדאי לקנות פילים בנוי מצירוף של שני משפטים: אחד מורכב 
פתיחה,  יחידת  חלקים.  משני  בנוי  המורכב,  הראשון,  המשפט  מחובר.  והשני 
יחידת  אחרי  מספרים".  אינם  "מורים  ההצהרה,  והוא  המזקק/המשעבד  החלק 
הפתיחה הזאת, המובאת בעמוד נפרד, בבחינת אפילוג לספר כולו, מופיע החלק 
עשרות  כולל  הספר,  של  ובניינו  מניינו  עיקר  שהוא  הזה,  החלק  ה"משועבד". 
"טפלים"; כלומר, עשרות יחידות תחביריות ש"משועבדות" ליחידה הראשונה. 

ה"טפלים" הללו מורים לנו מה המורים אינם מספרים. הנה מבחר מייצג:

"שיש מפלצת שבולעת את עצמה/ ששיער הופך לצמחים/ שחופרים בור כדי 
להכניס בו אדמה/ שיש מלאכים" )עמ' 8(. "שאלוהים בא כשבוכים/ ובוכה 
קרן שמש"  על  מעיל  לתלות  "שאפשר   .)11 )עמ'  אותו"  ואוכלים  בעצמו/ 
)עמ' 12(. "שבגן־העדן אין ספרים" )עמ' 13(. "שאפשר לזרוע שיניים של 
דרקון/ שתינוקות נולדים מקצף של גלים/ שתולים כל אדם שצווארו מתאים 
לחבל/ שבפברואר כדאי לקנות פילים" )עמ' 14(. "שמותר לאכול דבש יותר 
 .)20 )עמ'  עד שמתפקעת"  צוחקת  "שאפונה   .)18 )עמ'  מפעמיים בשבוע" 
"שמשורר רוכב אחורנית" )עמ' 21(. "שיש אנשים קטנים שלא רואים אותם/ 
)אבל ריחם נודף(/ עם גב חלול וחצי אגודל/ וחור במרפק" )עמ' 24(. "שיש 



18

שדיים ארוכים שאפשר להשליך מעבר לכתפיים" )עמ' 26(. "שאווז שוכב 
עם פטריות בצלחת" )עמ' 31(. "שפעם השמים והארץ היו מחוברים/ אבל 
זקנה אחת אחזה במטאטא, הכתה בבטן השמים והעלתה אותם/ למקום שבו 
הם מצויים" )עמ' 35(. "שבליל הנישואין נשברים רהיטים" )עמ' 36(. שמנהל 
בית הספר אוכל עצמות אדם" )עמ' 39(. "שמותר להתחתן עם ילדה ראשונה 
שפוגשים" )עמ' 38(. "שאפשר להתאהב בטביעת שיניה של אישה בתפוח" 

)עמ' 15(.

ביחידה אפילוגית שמחוברת לחלקו השני של המשפט הראשון  נחתם  הסיפור 
)החלק המשועבד, סדרת הטפלים( ומקבילה לחלקו הראשון, הפרולוגי, שמשעבד 
)"מורים אינם מספרים"(. גם היחידה האפילוגית )"ושכל הדברים האלה ]כלומר, 
}י.ש{ נכונים"(, נפרדת מגוף הטקסט מבחינה גרפית, אבל  כל סדרת הטפלים, 

היא, שלא כמו היחידה הפרולוגית, מופיעה בסוגריים.
כאמור, הופמן כמו מתחבר לקרעים שפותח פגיס ומרחיב אותם. מה שקיים 
בהביצה שהתחפשה בסימני שאלה מוסווים, מופיע כאן כסימני קריאה! הספקות 
של פגיס ביחס לתקפותן של הנחות היסוד המאפשרות את קיומו של כרונוטופ 

הגילוי העצמי המודרני, הופכים אצל הופמן לעמדה הגותית־פיוטית מתריסה.
עובדה,  המודרני".  "הקטלוג  לעקרון  "נכנע"  הסתייגויותיו,  למרות  פגיס, 
אחד:  "נכון"  איבר  רק  כוללת  הביצה  של  הגלגולים  פרדיגמת  דבר  של  בסופו 
על־ידי  מכתיבה,  אחת  נכונה  פרדיגמטית  בחירה  רק  שיש  העובדה  האפרוח. 
הפרויקט  של  )וסופו(  שיאו  את  כמדומה,  המסמן,  הסטרוקטורליסטי,97  ההיגיון 
מהלך  כלומר,  עלילה;  שפירושו,  סינטגמטי  מהלך  של  קיומו  את  המודרני, 
לעומת וטלאולוגיה/אמונה.108  התכוונות  מטרה,  כלומר,  מובנה;   אירועים 

המשפט  ריסוק  על  מבוסס  פילים  לקנות  כדאי  בפברואר  של  המבנה  זאת, 
המשועבד, המייצג את העמדה )המודרניסטית(, המניחה כמובן מאליו את קיומה 
מרמת   — נרטולוגי  מערך  בכל  ומשניים  מרכזיים  "רכיבים"  של  היררכיה  של 
סקה, הפרק והסיפור ועד המטא־נרטיב. הריסוק מתרחש כאן  המשפט, דרך הפִּ
בממד  ההגותי.  בממד  הן  הכמותי  בממד  הן  כעיקר,  נתפסים  שהטפלים  משום 

כפי שלמדנו ממאמרו המיתולוגי של רומן יאקובסון "בלשנות ופואטיקה", הספרות ב )2( 1970,  	7
עמ' 274-285. 

 David Seed, In Pursuit of the Receding Plot: Some American וראו:  	8
 Postmodernist, Edmund J. Smith (ed.) Postmodernism and Contemporary

.Fiction, B.T Batsford Ltd, London, P. 36-53



19

הכמותי מהווים הטפלים התחביריים, כפי שכבר ציינתי, רוב עצום ביחס ליחידה 
לממד  אשר  עליה.  ו"משתלטים"  אותה  "מכסים"  והם  הקצרצרה,  המשעבדת 
ההגותי, היחידות ה"טפלות" )מבחינה תחבירית־פורמלית(, נתפסות כלב העניין, 
לנו שום אפשרות לפצח את הקוד ההרמנויטי של הטקסט;  אין  שכן בלעדיהן 
כלומר, לפענח את החידה המרכזית שהטקסט מציב לפנינו: מהו הדבק או מהם 
המפחידים?(  המצחיקים?  הגסים?  והנוראים?  )האיומים  המסקרנים  הדברים 

שמורים אינם מספרים.
הריסוק של המשפט המשועבד נוצר כאן על־ידי אימוץ )חלקי( של "הקטלוג 

הפוסט־מודרני"; קטלוג שמבוסס על ההנחה "שכל הדברים ]האלה[ נכונים". 
לשון אחר, הופמן כופר במושג העלילה במתכונת הטלאולוגית שלה. מתכונת 
ומגבילה  מוגבלת  "חינוכית"  מתכונת  עריצה־משעבדת,  תפיסתו  פי  על  שהיא 
שפוגעת אנושות במאפיין האנושי )ובעיניו אולי לא רק האנושי( המכריע: חירות 

הדמיון.
מיד  מוצג  מספרים  כן  שהמורים  כלל שמה  מתמיה  זה  אין  הזה  הרקע  על 
נונשלנטי, כקטגוריה  באורח  כמו־מִמֵילאית, מתעלמת  בדרך  בתחילת הטקסט, 

ריקה.

הריסוק של המשפט המשועבד והמשעבד ובאמצעותו, באורח סימבולי, ההתרסה 
נגד מושג "השעבוד" ונגד "האינדוקטרינציה החינוכית" נוצרים כאן גם באמצעות 

שינוי קיצוני בטיבו ובמעמדו של מה שנהוג לכנות "האירוע העלילתי". 
אצל פגיס כל אירוע בסיפור הוא, כפי שהגדירו זאת הפורמליסטים הרוסים, 
שניסיתי  כפי  אמנם  הסיפור.  של  הרצפית  בשלשלת  )קשורה/רופפת(  חוליה 
לסיפורי  האופיינית  הרצפית־המתפתחת,  השלשלת  של  מקומה  את  להראות, 
ההתבגרות, תופסת כאן שלשלת שמורכבת מחטיבות )שלבי המסע של הביצה( 
עצמאיות כמעט, שכל אחת מהן כוללת סדרת אירועים שהיה אפשר להוסיף עליה 
או לגרוע ממנה; כלומר, העיקרון האדיטיבי מחליף ברמת החטיבה של הסיפור 
את העיקרון הסיבתי, ובכך יוצר סיפור שיש בו אלמנט פיקרסקי בולט, שמאתגר 
את הבכורה של עקרון ההתפתחות, המהותית כל כך לסיפור ההתבגרות. ואולם 
המבנה הכללי של הסיפור — הרצון של סובייקט לברוח מעצמיותו, המסע לגילוי 
העצמי בזיקה לעולם שבחוץ, והגילוי הסופי של העצמי "מתוכו" בזיקה להסכמה 
עלילתי  מבנה  הוא   — כולם"(  כמו  "לעשות  בכפייה:  גם  )ולו  כלשהי  חברתית 

מודרניסטי מובהק.



20

זאת, כל "האירועים" שווים לפני התבנית העלילתית.  אצל הופמן לעומת 
כאן לא רק שאין מערך עלילתי שמחולק לחטיבות/פרקים, אלא שגם אין היגיון 
של התחלה, אמצע וסוף; ההיגיון שעליו נסמכה תרבות הסיפור המערבית במשך 

אלפי שנים.119
למעשה, אפשר לחלץ את כל ה"אירועים" מהסיפור, לרשום אותם על גזרי 
נייר, לערבב אותם ולחברם מחדש, ודבר מאיכותו ומיופיו של הטקסט הזה לא 

ייגרע.
זאת ועוד. למעשה, את האירועים של הופמן תואם יותר המונח מוטיב, כפי 
שזה מוגדר בספרות המשווה ו/או במפתחות טיפוסים של סיפורי עם. שכן אלו 
הם גרעינים עלילתיים. פה אלה "אטוֹמים" סיפוריים שמכילים עולמות שלמים.

חלק מ"האטומים העלילתיים" זוכה כאן לפיתוח חלקי. אני מתכוון למשל 
אותו"  בעצמו/ואוכלים  כשבוכים/ובוכה  בא  "שאלוהים  הבאים:  למיני־רצפים 
)עמ' 11(; "שיש חור בשמים/ופעם השמש נפלה לים/והדגים התבשלו במים" 
)עמ' 17( "שפעם השמים והארץ היו מחוברים/ אבל זקנה אחת אחזה במטאטא,/

תה בבטן השמים והעלתה אותם/ למקום שבו הם מצויים" )עמ' 35(.  הִכְּ

צריך אולי להבהיר ולהדגיש: איני טוען שבפברואר כדאי לקנות פילים הוא "שק 
נרטיבי" שיכול לקלוט הכול מכול כול; כלומר, הוא אינו נכתב/יכול להיקרא על 
פי איזשהו עיקרון של סלקציה אמנותית. גם איני טוען שאי אפשר לקטלג את 
ה"אירועים" ב"עלילה" של הספר בתבניות תמטיות שמהן אפשר להסיק על עולמו 
ההגותי של המחבר. נהפוך הוא, אפשר בהחלט )ואני עצמי ניסיתי לעשות זאת1210(, 
מוטיביים  אשכולות  הופמן,  יואל  של  האחרים  ובספרים  שלפנינו  בספר  לסמן 
)ומשונות( לסיפור בריאת העולם, נוסחים )מוזרים(  שענייניהם גרסאות שונות 
פסאודו־אטיולוגיים  סיפורים  של  גרעינים  ישו,  של  והתחייה  הצליבה  לפרשת 
)כאן למשל: "שתרנגולות ששותות מים רותחים/ מטילות ביצים מבושלות", עמ' 
16; "שאפונה צוחקת עד שמתפקעת", עמ' 20( וכו' — ברם, המאפיינים הללו, 
חשובים ככל שיהיו, אינם צריכים לטשטש את העיקרון הפיוטי ההגותי השליט 

הזה ביצירתו של יואל הופמן, שאפשר לכנותו "פרדיגמה פתוחה". 

9	 Frank Kermode, The Sense of an Ending, Studies in the Theory of Fiction,
.Oxford University Press, London, Oxford, New York, 1966 

יגאל שוורץ, "'שירת הכוכבים', על 'הלב הוא קטמנדו' מאת יואל הופמן", כתר, 2000. הארץ,  	10
תרבות וספרות, 26.5.2000.



21

הפרדיגמה הפתוחה של הופמן — אינוונטר מודולרי של אטומים נרטיביים שכל 
שלו;  האולטימטיבי  המחייה  שטח  היא   — שלם  עולם  לייצג  אמור  מהם  אחד 
מרחב קיום הגותי, נפשי ורגשי משוחרר )יחסית( מדפוסים עלילתיים ממשמעים/
מכוח  משוחררים  כמו  אקרובטיים,  מעברים  לו  שמאפשר  מרחב  תופעמניים; 
הכבידה של מסורות ספרותיות, מהפלגות לדמיון לגחמות של הרף עין, ממפגשי 
אקראי בין בידיון למציאות לווידויים קורעי לב, מ"לשון חיה" ל"לשון מתה" 

וכל כיוצא באלה.
מרחב  על  "מיושם"  ומשום שהוא  הזה,  הפיוטי־הגותי  העיקרון  של  בעטיו 
שהתחפשה,  הביצה  גם  כמו  הופמן,  של  הפרוזה  דומה  היקף,1311  אדיר  תרבותי 
לקרנבל ענקי. הקרנבליות כאן מתבטאת גם בסחרחֶרת המראות והקולות, וגם 
בחצייה חוזרת ונשנית של גבולות שונים, ובעיקר, אם בהביצה שהתחפשה אנו 
למבוגרים  ספרות  ובין  ל"ילדים"  לילדים  ספרות  בין  הגבול  בחציית  עוסקים 

ל"מבוגרים".
פגיס מדבר עם ההורים — אלה שטורחים לקרוא בעיון את הביצה שהתחפשה 
— מעל לראשם של הילדים. הופמן משתעשע בעצמו כ"ילד", קושר קשר נגד 
לחוש/ לעצמם  שמרשים  )מבוגרים  הפוטנציאליים  קוראיו  עם  הממסד  נציגי 
לחשוב כ"ילדים"( ונהנה יחד עמם מזריקת בוץ בפניהם של נציגי מערכת החינוך, 
נציגי הממסד הדתי ושאר "סוכני תרבות" )"שנמרים טורפים אמהות רעות", עמ' 
7; "שאיש־דת מכה את אשתו בספר תפילה", עמ' 27; "שמנהל בית־ספר אוכל 

עצמות אדם", עמ' 39(. 
המיזוג  של  לכאורה  המִמֵילאי  להיגיון  ביחס  תהיות  מעלה  פגיס  ובמקביל, 
וההשלמה בין האינדיווידואציה לסוציאליזציה — התנאי האולטימטיבי, על פי 
התפיסה המודרנית, לקיומם של חברה "מתוקנת" ויחידים שהם גם סובייקטים. 

זדונית,  מניפולציה  הזה  וההשלמה  המיזוג  בניסיון  הופמן  רואה  לעומתו 
שמטרתה לתחם ולהצר את מרחב הקיום האנושי. יותר מזה — וכאן מסתמנת, כפי 
שטען ב' מקהייל1412, אחת ההתפלגויות המרכזיות בין המודרניזם לפוסטמודרניזם 
— להופמן, שלא כמו לפגיס, אין עניין של ממש לא בבני אדם כ"סובייקטים" 

נדמה לי שאפשר לומר שהפרוזה של הופמן, ובכלל זה גם הביצה שהתחפשה, מדהימה בכמות  	11
ובגיוון המקורות שהיא ניזונה מהם. קרוב לוודאי שיואל הופמן )אולי לצדו של דן צלקה( הוא 
הסופר המשכיל ביותר בספרות העברית בת ימינו — נתון מרתק במיוחד בהקשר דיון שעניינו 

מלחמותיו בתרבות )הממוסדת(.
12	 Brian Mchale, Postmodernist Fiction, Methuen, New York and London, 1987.



22

סמוכים  מידע  וענפי  סוציולוגיה  פסיכולוגיה,  חברתיות.  בקהילות  שלא  וודאי 
אמונות שמקובלות  פחות מאשר  לא  כאמונות טפלות. טפלות  בעיניו  נתפסים 
מיתוסים  משברי   ,)34 עמ'  כובעים",  להחליף  אסור  ואשתו  )"שלבעל  כטפלות 
)"שאפשר לזרוע שיניים של דרקון", עמ' 14; "שיש שלוש נשים שלהן רק שן 
אחת ]הן משאילות אותה אחת לשנייה[", עמ' 22(, מ"גסויות" של ילדים )"שיש 
נונסנס  ומפיסות   )26 עמ'  לכתפיים",  מעבר  להשליך  שאפשר  ארוכים  שדיים 

)"שאפשר לאפות עוגה מפטיש/ שפרות שותות חלב עזים", עמ' 32(.1513
בטקסט  ה"מוקשים"  את  מסווה  אינו  מפגיס,  בשונה  הופמן,  לזאת,  נוסף 
הכתוב באמצעות הטקסט המאויר. להפך, הוא חושף את ה"מוקשים" ומבליט 
אותם, וגם אינו נבהל מיצירת סתירות בין המילים ובין איוריו של הצייר כרמי 
הוא  ביניהם  היחיד  החיבור  המילולי.  מהרצף  בנבדל  כמעט  שמתקיימים  גל, 
וכאן עולים רסיסי עלילות שמתקיימים באזורי הגבול  חיבור של אווירה. כאן 
שבין ערות, חלום וסיוט, בין אמונות דתיות, אמונות טפלות, אגדות ומעשיות 

ובין היגיון לאיגיון.
כדאי לשים לב שהאיורים עשויים במתכונת נחש שנמתח על פני הטקסט 
"מפלצת  הסיפור,  את  הפותח  בהיגד  נרמז  שאולי  כפי  אינה,  זו  ברם,  כולו. 
הבולעת את עצמה" )עמ' 6(. אותו אורבורוס פטריאכלי, כפי שאריק נוימן1614 כינה 
אותו, שרף או דרקון, שזנבו בפיו והוא יוצר מעגל שמסמל השלמה של ניגודים. 
השלמה בין צד הצל לצד האור בין האנימוס לאנימה, בין כוחות הפריון לכוחות 
פרגמנטים־פרגמנטים,  מקוצץ  פילים  לקנות  כדאי  בבפברואר  ה"נחש"  ההרס. 

והוא חסר ראש וזנב.

ו/או  הסיפור  של  העלילה  תקציר  במקום  שהתחפשה,  הביצה  הספר  גב  שעל  אפוא  תמה  אין  	13
ההתרשמויות המלומדות, עם או בלי שבחים של חוקר/ת, עורך/ת ומבקר/ת שהתרגלנו לראותם 
על גבי "ספרים רגילים", מופיע ציטוט מתוך ספרו של לואיס קרול, עליסה בארץ המראה, הנה: 
"ועכשיו", אמר סוס הים, "הגיעה השעה / שנדבר על כל מיני דברים: / על נעלַיִם — ואניות — 
וחותמות של שעוה — / על ראשי כרוב — וקיסרים — / ולמה מי הים רותחים /ואם יש )או אין( 

כנפַים לגופם של חזירים!" 
אפוליאוס,  רון־בכר(,  מרים  )תרגמה:  הנשי"  היסוד  של  הנפשית  ההתפתחות  "על  נוימן,  אריך  	14

אמור ופסיכה, ספרית פועלים, תל אביב 1981.



23

בהנחה  הכופר  הופמן,  של  בטקסט  שליט  עיקרון  אפוא  היא  הפרגמנטריות 
המודרניסטית שהשלם הוא תמיד יותר מסכום חלקיו. הופמן רוצה שנשים לב 
דילוג  תוך  המטאפיזי(  )הקוסמי,  הגדול  למרחב  הפרטים  מן  ושנעבור  לפרטים 
ולשלוט  על שלל המערכות המתווכות שהחברה המציאה — כדי לפקח עלינו 
בנו. מבחינת האפקט יש לטקסט שלפנינו מטרה מרכזית אחת: להדהים. מטרה 
זו משתקפת יפה, כמדומני, בזיקה המחברת בין האיור המלווה את הפרולוג ובין 

האיור המלווה את האפילוג:

לסוכני  נוגעת  פחות,  החשובה  מהן,  אחת  מודולציות.  כמה  יש  להדהים  לרצון 
המודולציות  את  דלעיל(.  באיורים  המופיעים  )אלה  הדקורום  נציגי  התרבות, 



24

באמצעות  לתאר  צריך  הופמן  יואל  של  האמיתי"  ל"קהל  המכוונות  האחרות, 
מילים שיש להן מגע סמנטי חלקי )בלבד( עם הרצון להדהים. כוונתי, בין היתר, 

לצירופים: ליצור השתאות, לעורר פליאה, לגעת במופלא.

ג. החתירה לאושר וחירות ההפלאה
את היחסים בין שני הטקסטים שלפנינו אפשר לתאר בצורה דרמטית פחות. 
זאת אם מתייחסים אליהם על רקע ההנחה, שיש לה תומכים רבים, שהפואטיקה 
הפוסטמודרנית היא מגמה במסגרת המודרניזם ולא — וזאת היתה הנחת העבודה 
שלי עד עכשיו, שגם לה כידוע, יש תומכים רבים — שאלו תופעות שונות בתכלית. 
פרנקו מורטי1715 מצדד בהנחה המלחמתית פחות, זו הרואה בפוסטמודרניזם מגמה 
במסגרת העידן המודרני — הנחה שעומדת, ככל הנראה, ברקע ההבחנה המרתקת 
שלו בין מה שהוא מכנה שני המסלולים של תבנית מודרניסטית אחת, תבנית 

 .bildungsromanההתבגרות וההתפכחות — ה־
תבנית ההתבגרות וההתפכחות — ה־bildungsroman — קובע מורטי, היא 
אחת התבניות הנפוצות ביותר בספרות המערב מהרנסנס ואילך. כיוון שהנחת 
היסוד של המודרניזם היא כי בכל אדם טמון גרעין שעתיד להתפתח ולהגשים 
את עצמו ואת ייעודו, אפשר לומר שה־bildungsroman הוא התגלמות רעיון 
 bildungsromanב־ לזהות  אפשר  מורטי,  טוען  זאת,  עם  יחד  המודרניזם. 
העיקרון  שונים.  עקרונות  על  שמבוססות  עלילה  ארגון  של  מסורות  שתי 
)המהפך(. שתי  "הטרנספורמטיבי"  והעיקרון  והמסדר(  )הממיין  "הקלסיציסטי" 
המסורות האלו מנוגדות זו לזו ואפילו מציעות פירוש שונה למודרניות )עמ' 7(. 
ברומנים האנגליים והגרמניים, שבהם בולט היסוד הקלסיציסטי, מתחולל תהליך 
התפכחות והתבגרות והוא מגיע לסיומו בסוף הרומן. משמעותו של התהליך כאן 
תלויה בהשלמתו. ברומן הטרנספורמטיבי, האופייני לספרות הצרפתית והרוסית, 
ההפך הוא הנכון: מה שמעניק משמעות לתהליך הוא לא השלמתו, אלא האפשרות 
לחוות אותו. ובהתאמה: ברומן מהסוג הקלסיציסטי החתירה לאושר היא הערך 
העליון. לעומת זאת, ברומן מהסוג הטרנספורמטיבי הערך העליון הוא החתירה 
לחירות. ברומנים הקלסיציסטיים מתגבשת אישיותו של הגיבור תוך שילוב בין 
צרכיו לערכי החברה. כאן, בסוף התהליך, יהיה הגיבור אדם בוגר ומגובש. ואילו 

ברומן הטרנספורמטיבי, המהפכני, יתרחש לעתים תהליך של פירוק זהות.

ראו הערה 6 לעיל. 	15



25

לי נראה שמודל החשיבה שהצעתי בתחילה תואם יותר את הטקסטים שלפנינו 
המודרניסטיים  המסלולים  שבשני  מפני  רק  ולו   — מורטי  של  המודל  מאשר 
מדי.  מכובד  מעמד   — פירוק  של  או  בנייה  של   — לתהליך  יש  מציג  שמורטי 
ברם, אפשר לדעתי לאמץ את הבידול בין מטרותיהם של שני מסלולי העלילה 
הבדל  על  באמצעותם  ולהצביע  אותם  מציג  כפי שמורטי   ,bildungsromanב־
מהותי בין ה"טלאולוגיות" של הטקסטים שלפנינו. מהביצה שהתחפשה עולה 
השאלה האם למרות הכול אפשר להיות מאושר, או לפחות האם אפשר לשרוד 
בעולם הזה, האנושי־משפחתי־קבילתי, בדרך סבירה. ואילו את הופמן מעניינת, 

בראש ובראשונה, הדאגה לחופש הדמיון ולחירות ההפלאה.


	עיונים 26

